

# COURSD'ÉTUDE POUR L'INSTRUCTION DU PRINCE DE PARME,



# COURS D'ÉTUDE

POUR L'INSTRUCTION

## DUPRINCE DE PARME,

AUJOURD'HUI

S. A. R. L'INFANT

## D. FERDINAND;

DUC DE PARME, PLAISANCE, GUASTALLE, &c. &c. &c.

Far M. l'Abbé de CONDILLAC, de l'Académie fransoise & de celles de Berlin, de Parme & de Lyon, ancien Précepteur de S. A. R.

TOME QUATRIEME.





A PARME,
DELIMPRIMERIE ROYALE.

M. DCC. LXXV.

ANAMS NEW IV

# TABLE DES MATIERES.

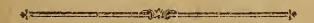


Pag. 1.

Il faut à la pensée de l'actroissement, de la nourriture & de l'action.

#### PREMIERE PARTIE.

De nos idées & de leurs causes.



#### CHAPITRE I.

De l'ame suivant les différents systèmes où elle peut se trouver.

Pag. s.

Nos sensations sont l'origine de toutes nos connoissances. Nos besoins sont la cause de Tom. IV.

leur développement & de leur progrès. Mauvais raisonnements des philosophes qui attribuent à la matiere la faculté de penser. C'est seulement dans l'état actuel que les sens sont la cause de nos connoissances, & ils n'en sont que la cause occasionnelle. C'est aussi uniquement dans l'état actuel, que nous pouvons nous observer. L'ame, après la dissolution du corps, conserve toutes ses facultés. Trois états différents par rapport à l'ame.

#### CHAPITRE II.

De la cause des erreurs des sens.

Pag. 11.

Ce ne sont pas nos sens qui nous trompent, ce sont des jugements, que nous formons d'après des idées qu'ils ne nous donnent pas. Les sens ne nous font pas connoître la nature des choses qui sont hors de nous. Comment ils nous donnent des idées. Trois choses à distinguer dans les sensations. Idées claires & distinctes, qu'elles renferment. Ces idées sont la source de toutes nos connoissances. Deux sortes de vérités. Observations sur les idées confuses & sur les idées distinc-

tes, sur les vérités contingentes & sur les vé-

#### CHAPITRE III.

De la connoissance que nous avons de nos perceptions.

Pag. 230.

Premier degré de connoissances. Comment il peut être plus ou moins étendu. Comment des perceptions, que nous ne remarquons pas, influent dans notre conduite. Nous ne remarquons pas le plus grand nombre de nos perceptions.

#### CHAPITRE IV.

Des perceptions que nous pouvons nous rape peller.

Pag. 28.

Perceptions qu'on ne rappelle que d'une maniere confuse. Les idées d'étendue se réveillent facilement. En conséquence les idees des figures peu composées, se réveillent avec la même facilité. Celles des figures fort composées ne se réveillent pas: on ne s'en rappelle que les noms. Secours dont s'aide l'imagination. Idées qui ne se réveillent qu'autant qu'elles sont fort familieres.

#### CHAPITRE V.

De la liaison des idées & de ses effets.

Pag. 33.

Les besoins déterminent notre attention. Ils font le lien fondamental de nos idées. Les idées ne se retracent, qu'autant qu'elles sont liées à quelques-uns de nos besoins. Exemples qui le prouvent. Les liaisons d'idées ont leurs inconvénients & leurs avantages. Elles se sont volontairement ou involontairement. Il y en a qui sont nécessaires à notre conservation, & que par cette raison on juge faussement naturelles. Il y en a qui sont une source de préjugés, de faux jugements, de préventions, de folie. Comment les liaisons d'idées produisent la folie. Danger des romans. Danger de certains ouvrages de dévotion. Personne n'est tout-à-fait exempt de folie.

Pouvoir de l'imagination. Cause de ce pouvoir.

#### CHAPITRE VI.

De la nécessité des signes.

Pag. 52.

Nécessité des signes en arithmétique. Si les nombres n'avoient pas chacun des signes, on n'en auroit pas d'idée. Les signes sont nécessaires pour se faire des idées de toute espece. Ils le sont pour se faire de plusieurs idées une idée complexe. Ils le sont par conséquent, pour déterminer l'idée que nous nous faisons d'une substance. Ils le sont encore pour déterminer les idées que nous nous faisons des êtres moraux. Combien l'usage des signes contribue à l'exercice de la réflexion & de toutes nos facultés. Mais il faut dans l'usage des signes de la clarté, de la précision & de l'ordre. Comme nous ne sommes pas capables de nous en servir toujours avec la même exactitude, nous ne le sommes pas de réfléchir toujours également bien dans tous les genres de connoissances. La justesse de notre jugement dépend de l'exactitude avec laquelle nous nous servons des signes. Mais nous nous servons des mots long-temps avant de savoir nous rendre compte des idées, que nous y attuchons. C'est l'usage des signes & l'adresse à s'en servir, qui fait toute la différence qu'on remarque entre les esprits. Pour travailler avec succès à l'instruction des enfants, il faudroit connoître parfaitement les premiers ressorts de l'esprit humain.

#### CHAPITRE VII.

Confirmation de ce qui a été prouvé dans le chapitre précédent.

Pag. 68.

Muet de naissance qui parle tout-à-coup. Questions qu'on auroit pu lui faire. Combien l'exercice de ses facultés intellectuelles avoit été borné. Jusqu'à quel point il avoit été capable de raisonnement. Il s'étoit conduit par imitation & par habitude, plutôt que par réstlexion. Il ne savoit pas distinctement ce que c'est que la vie, ni ce que c'est que la mort. De ce que nos idées ne sont déterminées, que par des signes, il ne s'ensuit pas que nos raisonnements ne roulent que sur des mots.

Méprises de Locke au sujet de l'usage des signes.

#### CHAPITRE VIII.

De la nécessité & des abus des idées générales.

Pag. 80.

Les idées abstraites sont des idées partielles. Elles ne sont pas innées: elles ne sont pas toutes l'ouvrage de l'esprit. Les sens nous donnent des idées abstraites. Comment nous nous faisons des idées abstraites des facultés de l'ame. Comment nous nous en faisons de toutes especes. Celles où il entre des combinaisons sont proprement l'ouvrage de l'esprit. Les idées générales ne sont que des idées sommaires. Nous déterminons les genres & les especes d'après des connoissances souvent bien imparfaites. Les idées générales ne sont nécessaires que parce que notre esprit est borné. La maniere de nous en servir supplée à la limitation de notre esprit. Les bêtes ont des idées abstraites. De quel secours les idées générales sont à l'esprit. On est tombé dans l'erreur de les prendre pour des êtres. Cause

de cette erreur. Comment on a multiplié ces êtres imaginaires. Comment on a cru connoître par ce moyen les essences des choses. Comment on a cru pouvoit donner des désinitions des substances. On a réalisé jusqu'au néant. On a réalisé les facultés de l'ame, ce qui a donné lieu à des questions suitles. Les abstractions réalisées ont fait raisonner mal sur l'espace, & sur la durée. Pourquoi nous sommes poités à réaliser nos abstractions. Il n'en résulte que des erreurs & un jargon, que nous prenons pour science. D'où il arrive qu'on ne peut pas expliquer les choses les plus simples. Exemple de ce jargon.

#### CHAPITRE IX.

Des principes généraux & de la synthese.

Fag. 103.

Comment les propositions générales ont été regardées comme des principes propres à conduire à des découvertes. L'inutilité & l'abus de ces principes paroissent sur tout dans la synthese. Ces principes ne peuvent conduire à aucune découverte. Ils donnent lieu à des démonsstrations frivoles. A quoi se borne l'usa-

ge qu'on doit faire des principes généraux. Pour arriver à des découvertes, il faut décomposer & composer. Abus des syllogismes. Comment on doit se faire des principes.

#### CHAPITRE X.

Des propositions identiques & des propositions instructives, ou des définitions de mot & des définitions de chose.

#### Pag. 115.

Après avoir observé nos connoissances dans les principes généraux, il les faut observer dans les propositions particulieres. Toute proposition vraie est une proposition identique. Comment une proposition identique peut être instructive. Une proposition, instructive pour un esprit, peut n'être qu'identique pour un autre. Pourquoi une proposition, identique en soi, est instructive pour nous. Pourquoi l'identité des propositions échappe dans les sciences de calcul. Comment on la saisit en métaphysique. Trois sortes de définitions. Comment les définitions de mot sont des définitions de chose. Recherches inutiles des logiciens.

#### CHAPITRE XI.

De notre ignorance sur les idées de substànce, de corps, d'espace, & de durée.

Pag. 124.

Nous ne connoissons le sujet de nos sensations que par les sensations qu'il éprouve. Nous ne connoissons les corps que par les qualités, dont nous les revêtissons. L'étendue & le mouvement sont deux phénomenes, que tous les autres supposent. Ces phénomenes ne sont pas connoître la réalité des choses. Erreur des philosophes à ce sujet. Idée qu'on se fait de la durée & de l'étendue. Jugement de Descartes & de Newton sur l'étendue. Jugement de Locke sur la durée. La durée n'offre rien d'absolu. Si l'ame pense toujours.

#### CHAPITRE XII.

De l'idée qu'on a cru se faire de l'infini.

Pag. 134.

Nous n'ayons point d'idée de l'infini. Pour

avoir l'idée d'un nombre fini, il n'est pas nécessaire d'avoir l'idée d'un nombre infini. Parce que nous avons l'idée d'un nombre auquel
on peut toujours ajouter, nous croyons avoir
celle d'un nombre infini. Nous croyons avoir
cette idée, parce que nous lui avons donné
un nom. Pour reconnoître ces méprises, il
sussit de résléchir sur la génération des idées
des nombres. Les philosophes voient l'infini
par-tout. Comment nous imaginons, que la
matière est divisible à l'infini. Nous n'en pouvons pas conclure qu'elle le soit.

#### CHAPITRE XIII.

Des idées simples & des idées complexes.

Pag. 139.

Toute perception est une idée simple. Différentes especes d'idées complexes. Comment on connoît les idées simples. Pour connoître les idées complexes, il les faut analyser. Inutilité des définitions que donnent les philosophes. Défaut de quelques définitions, que donnent les géometres. L'analyse est beaucoup plus propre à donner des idées. Observations sur les idées simples & sur les idées complexes. Avantages des notions des êtres moraux sur les notions des substances.

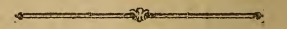
#### CONCLUSION.

Pag. 150.

Récapitulation des chapitres précédents.

#### SECONDE PARTIE.

Des moyens les plus propres à acquérir des connoissances.



#### CHAPITRE I.

De la premiere cause des erreurs.

Pag. 1530

Il faut remonter à la source de nos erreurs. Cette source est dans l'habitude de nous servir des mots sans en avoir déterminé les idées. Comment nous avons contracté cette habitude. Comment les erreurs naissent de cette habitude. de. Elle est l'unique eause de nos erreurs. Elle nous indique la source des vraies connoissances.

#### CHAPITRE II.

De la maniere de déterminer les idées ou leurs noms.

#### Pag. 161.

Pour parler avec exactitude, il ne faut pas s'assujettir à parler toujours comme l'usage. Comment les circonstances peuvent déterminer le sens des mots. Les mots dont se servent les savants ne sont pas les plus faciles à déterminer. Les noms des idées simples ont une signification déterminée. Comment on peut déterminer la signification des noms des idées complexes. Précaution qu'il faut prendre. Il faut remonter à l'origine des idées complenes. Il les faut refaire avec beaucoup d'ordre. Deux sortes d'idées complexes. Comment nous devons former les idées des substances. Comment on détermine les notions des êtres moraux. Différence entre les notions des substances & les notions des êtres moraux. Il ne tient qu'à nous de fixer la signification des mots.

Tom. IV.

#### CHAPITRE III.

De l'art de soutenir & de conduire son attention & sa réflexion.

Pag. 180.

L'expérience est sujette à nous tromper, sur-tout dans les choses de spéculation. Notre réflexion s'occupe des sensations que nous avons ou de celles que nous avons eues. En faisant des abstractions, elle se fait des idées intellectuelles. Nous ne saurions réfléchir sans nous occuper de quelques idées intellectuelles. Si les idées intellectuelles que la mémoire retrace, sont mal faites, nous jugeons mal. Il faut donc s'assurer de la précision des idées que nous confions à notre mémoire, & alors il ne reste plus qu'à savoir soutenir & conduire sa réflexion. Comment les sens la soutiennent. Comment ils la distraient. Ils ne sont pas un obstacle à la réflexion. On peut méditer dans le bruit comme dans le silence. Ce sont les sensations inopinées qui nuisent à la réflexion. Les sens & l'imagination aident la réflexion. Il s'agit seulement d'écarter les idées qui n'ont pas assez de rapport avec celles, dont nous voulons nous occuper. Moyens

propres à cet effet. Il faut s'observer, pour apprendre à conduire sa réflexion. Les hommes de génie auroient rendu un grand service, s'ils avoient donné l'histoire des progrès de leur esprit. Pourquoi les mathématiciens sont ceux qui connoissent le mieux l'art de conduire la réflexion.

#### . CHAPITRE IV.

De l'analyse.

Pag. 192.

Conditions nécessaires à l'analyse. Avantages de cette méthode. Analyse complette & analyse incomplette. Les analyses complettes nous donnent des connoissances absolues. Les analyses incomplettes nous donnent des connoissances relatives. L'analyse fait connoître les facultés de l'ame & leur génération. Si on ne sait pas analyser, on raisonne sans clarté & sans précision. Il y a des rapports que l'analyse ne peut pas apprécier. En quoi conssiste la force des démonstrations mathématiques. Méprise à ce sujet.

#### CHAPITRE V.

De l'ordre qu'on doit suivre dans la recherche de la vérité.

Pag. 200.

La même méthode qui a conduit à une découverte, peut conduire à d'autres. Méthode qui
réussit en arithmétique. Une pareille méthode
réussitioit également dans les autres sciences.
Comment on pourroit l'employer. Avantages
qui en résulteroient. Elle garantiroit de bien des
erreurs. Les philosophes ne se sont trompés, que
parce qu'ils ne l'ont pas connue. Le doute de
Descartes est inutile, & même impraticable. Les
idées que Descartes appelle simples, ne sont pas
celles par où il faut commencer. Il ne faut pas
non plus commencer par des désinitions. L'ordre
analytique est celui des découvertes.

#### CHAPITRE VI.

Comment on peut se rendre propre aux découvertes.

Pag. 217.

Il faut se rendre compte des idées qu'on a;

E les considérer dans le point de vue, où elles doivent avoir la plus grande liaison avec celles qu'on cherche. Cette plus grande liaison se trouve dans l'ordre de leur génération. Exemple. Avec quelle précaution on doit avancer dans ses recherches. La liaison des idées est l'unique cause des progrès de l'esprit humain.

#### CHAPITRE VII.

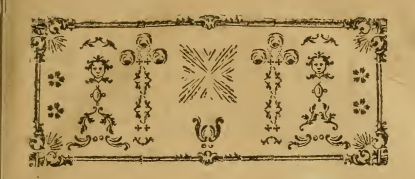
De l'ordre qu'on doit suivre dans l'exposition de la vérité.

Pag. 115.

L'art se cache à force d'art. L'ordre naturel à la chose qu'on traite, est celui qu'on doit choisir. Pourquoi l'ordre plast. Pourquoi le défaut d'ordre plast quelquesois. Ce qu'il faut éviter pour avoir de l'ordre. Ce qu'il faudroit faire. L'ordre dans lequel la vérité doit être exposée, est celui dans lequel elle a été trouvée. La nature indique elle-même cet ordre. Les philosophes ne le suivent pas. Bacon est le philosophe qui a le mieux connu le cause de nos erreurs. Conclusion de cet ouvrage.

FIN de la Table du Tom. IV.





## COURS D'ÉTUDE

POUR L'INSTRUCTION

#### DU PRINCE DE PARME.

DE L'ART DE PENSER.

そのひょうべきはっている。

Deserme de l'art de penser est dans nos desensations: les besoins le sont éclore, le pense de l'act développement en est rapide, & la pensée est croissement, formée presque au moment qu'elle commence: de la nourrie ture & de l'act de l'act car sentir des besoins, c'est sentir des desirs, tion. & dès qu'on a des desirs, on est doué d'attention & de mémoire: on compare, on jusque, on raisonne. Vous voyez donc, Mongre, on sur sur sur sur les des desirs.

\$

seigneur, que la pensée se compose tout-àcoup de toutes les facultés dont nous avons fait l'analyse: mais ces facultés ont dans les commencements peu d'exercice; & la pensée, foible encore, a besoin de croître & de se fortisser.

Trois choses sont nécessaires dans un animal aux progrès de son accroissement & de ses forces. Premierement, il faut qu'il soit organisé pour croître & pour se fortisser: en second lieu, il faut qu'il se nourrisse d'aliments sains: ensin, il faut qu'il agisse, souvent jusqu'à se fatiguer, & qu'il ne prenne du repos que pour agir encore.

Ainsi la pensée croît & se fortisse, parce qu'elle est, en quelque sorte, organisée pour eroître & pour se fortisser, parce qu'elle se nourrit, & parce qu'elle agit.

Elle a, dans les organes mêmes des senfations, tout ce qui la rend propre à prendre de l'accroissement & des sorces : il ne sui faut plus que de la nourriture & de l'action.

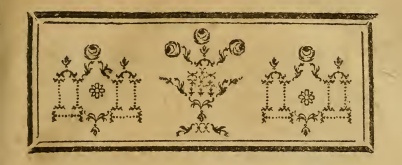
Les connoissances en sont l'aliment: mais

d'idées vagues, d'opinions, de préjugés & d'erreurs; & alors elle se fortisse, comme un animal qu'on nourriroit avec des aliments mal-sains & empoisonnés. Toujours soible, toujours incapable d'action, uniquement mue par des impressions étrangeres, elle reste comme enveloppée dans les organes, & elle se trouvé embarrassée de ses facultés qu'elle ne sait pas conduire.

Cette inertie, telle que je là dépeins, ne peut, à la vérité, avoir lieu, que lorsque nous supposons des hommes tout-à-fait imbécilles. Dans les autres, la pensée a nécessai= rement pris des forces, puisqu'ils ont acquis des connoissances: cependant la différence n'est que du plus au moins. Si on n'est pas tout-à-fait imbécille; on peut l'être à certains égards; & on l'est toutes les fois que la pensée se nourrit sans choix de tout ce qui s'offre à elle, & que passive plutôt qu'active, elle se meut au hasard. Il faut donc s'assurer des connoissances qui sont l'aliment sain de la pensée; il faut étudier les facultés, dont l'action est nécessaire au progrès de ses forces ; & quand nous saurons comment elle doit se noutrir, comment elle doit agir, comment elle doit se

conduire, nous connoîtrons l'art de pensers. Vous en savez, Monseigneur, déja quelque chose: mais il nous reste encore des observations à faire sur l'origine & la génération des idées, sur les facultés de l'entendement, & sur la méthode. Ce sera le sujet de cet ouvrage.





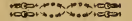
#### PREMIERE PARTIE.

De nos idées & de leurs causes.



### CHAPITRE PREMIER.

De l'ame suivant les différents systèmes où elle peut se trouver.



OIT que nous nous élevions jusques dans les cieux, soit que nous descendions jus- Nos senses ques dans les abymes, nous ne fortons point rigine de toude nous mêmes; ce n'est jamais que notre tes nos conpropre pensée que nous appercevons, & nous trouvons dans nos sensations l'origine de toutes nos connoissances & de toutes nos facultés.

Nos besoins Il seroit inutile de demander quelle est la

sont la cause nature de nos sensations : nous n'avons aucun loppement & moyen pour faire cette recherche: nous ne de leur pro-les connoissons que parce que nous les éprouvons. C'est un principe, dont nous ne pouvons pas découvrir la cause, mais dont nous pouvons observer les effets. Il doit son acrivité aux besoins, auxquels nous sommes assujettis; & sa fécondité aux circonstances par où nous passons, & qui augmentent le nombre de nos besoins. Les plus savorables sont celles qui nous offrent des objets plus propres à exercer notre réflexion. Les grandes circonstances, où se trouvent ceux qui gouvernent, les hommes, sont, par exemple, une occasion de se faire des vues fort étendues; & celles qui se répétent continuellement dans le grand monde, donnent cette sorte d'esprit qu'on appelle naturel; parce qu'on ne remarque pas les causes qui le produisent.

Mauvais raifonnements. des philoso. phesqui attri giere la faculte de penter.

Le péché originel a rendu l'ame si dépendante du corps, que bien des philosophes, confondant ces deux substances, on cru que buentalama- la premiere n'est que ce qu'il y a dans le corps de plus délié, de plus subtil, & de plus capable de mouvement : mais ces philosophes ne raisonnent pas, ils imaginent seulement quelque chose, & chaque mot qu'ils pronone eeut, prouve qu'ils se font des idées peu exace

tes. Leur suffit-il de subriliser le corps, pour comprendre qu'il est le sujet de la pensée? Sur quoi se sondent-ils, lorsqu'ils assurent que des parties de matiere, pour être plus subtiles, en sont plus capables de mouvement? & quel rapport peuvent-ils trouver entre être mu & penser? Qu'est-ce encore que des parties subriles? Y a-t-il des corps subrils en soi? & ceux qui nous échappent aujourd'hui, ne seroient-ils pas grossiers, si nous avions d'autres organes? enfin qu'est-ce qu'un amas, un assemblage de parties subtiles? Un amas, un assemblage! est-ce une chose qui existe? Non, sans doute: l'existence ne convient qu'aux parties subtiles, qu'on suppose amassées, ou afsemblées. Par conséquent attribuer la faculté de penser à un amas, c'est l'attribuer à quelque chose qui n'existe pas.

Comme les philosophes donnent cette faculté à quelque chose qui n'existe pas, il leur arrive encore d'entendre par le mot pensée une chose qui n'existe pas davantage. De quelle couleur est la pensée, demandent-ils, pour être entrée dans l'ame par la vue? de quelle odeur, pour être entrée par l'odorat? Est-elle d'un son grave ou aigu, pour être entrée par l'ouie, &c. Ils ne feroient pas ces questions, si par le mot pensée ils entendoient telle ou telle sensation, telle ou telle idée: mais ils consi-

dérent la pensée d'une maniere abstraite & gênérale; & ils en concluent avec raison que cette pensée n'appartient à aucun sens : c'est zinsi que l'homme en général n'appartient à aucun pays.

Quand on raisonne sur des idées aussi vagues, on ne prouve rien. Cependant on voit confusément quelque rapport entre une pensée abstraite qui échappe aux sens, & une matiere subtile qui leur échappe également; & aussitôt le mot amas, qui n'est lui-même qu'un terme abstrait, paroît montrer le sujet de cette pensée abstraite. Sans songer donc à se rendre un compte exact des raisonnements qu'on fait, on dit, un amas de matiere subtile peut penser.

C'est seulefionnalle.

Nous avons mis plus de précision dans nos ment dans l'é-raisonnements, lorsque nous avons considéré les sens sont la pensée dans chaque sensation. En effet, pour la cause de montrer que le corps ne pense pas, il sufess, & ils n'en fit d'observer qu'il y a en nous quelque chose font que la qui compare les perceptions qui nous viennent par les sens. Or, ce n'est certainement pas la vue, qui compare les sensations qu'elle à avec celles de l'ouie qu'elle n'a pas. Il en faut dire autant de l'ouie, autant de l'odorat, autant du goût, autant du toucher. Toutes ces sensations ont donc en nous un point où elles se réunissent. Mais ce point ne peut être qu'une subse

tance simple, indivisible, une substance distincte du corps, une ame, en un mot.

L'ame étant distincte & dissérente du corps, celui-ci ne peut être que cause occasionnelle de ce qu'il paroît produire en elle. D'où il faut conclure que nos sens ne sont qu'occasionnellement la source de nos connoissances. Mais ce qui se fait à l'occasion d'une chose, peut se faire sans elle; parce qu'un effet ne dépend de sa cause occasionnelle que dans une certaine hypothese. L'ame peut donc absolument, sans le secours des sens, acquérir des connoissances. Avant le péché, elle étoit dans un système tout différent de celui où elle se trouve aujourd'hui. Exempte d'ignorance & de concupiscence, elle commandoit à ses sens, en suspendoit l'action, & la modifioit à son gré. Elle avoit donc des idées antérieures à l'usage des sens. Mais les choses ont changé par sa désobéissance. Dieu lui a ôté tout cet empire: elle est devenue aussi dépendante des sens, que s'ils étoient la cause proprement dite de ce qu'ils ne font qu'occasionner; & il n'y a plus pour elle de connoissances que celles qu'ils lui transmettent. De là l'ignorance & la concupiscence. C'est cet état de l'ame que je me propose d'étudier; le seul qui puisse être l'objet de la philosophie, puisque

c'est le seul que l'expérience sait connoître. Ainsi, quand je dirai que nous n'avons point d'idées qui ne nous viennent des sens, il faut bien se souvenir que je ne parle que de l'état où nous sommes depuis le péché. Cette proposition appliquée à l'ame dans l'état d'innocence. ou après sa séparation du corps, seroit toutà-fait fausse. Je ne traite pas des connoissances de l'ame dans ces deux derniers états; parce que je ne sais raisonner que d'après l'expérience. D'ailleurs s'il nous importe beaucoup, comme on n'en fauroit douter, de connoître les facultés, dont Dieu, malgré le péché de notre premier pere, nous a conservé l'usage; il est inutile de vouloir deviner celles qu'il nous a enlevées, & qu'il ne doit nous rendre qu'après cette vie-

C'est aussi uniquement dans l'état actuel, que

Je me borne donc, encore un coup, à l'état présent. Ainsi il ne s'agit pas de considérer l'ame comme indépendante du corps, puilnous pouvons que sa dépendance n'est que trop bien constatée; ni comme unie à un corps dans un système différent de celui où nous sommes. Notre unique objet doit être de consulter l'expérience, & de ne raisonner que d'après des faits que personne ne puisse révoquer en doute.

Si on objecte que dans la supposition où L'ame, après

toutes nos idées & toutes nos facultés naif-la dissolution sent des sensations, il s'ensuit que la disso-serve toutes lution du corps enleve à l'ame toutes ses idées ser facultés. & toutes ses facultés; je réponds que le système dans lequel elle jouit aujourd'hui d'une liberté qui la rend capable de mérite & de démérite, démontre qu'elle existera dans un autre système, où elle se trouvera avec toutes ses facultés, pour être récompensée ou pour être punie. Alors Dieu suppléera au désaut des sens par des moyens qui nous sont inconnus. Assurés par la soi & par la raison de l'immortalité de l'ame, nous ne devons pas porter notre curiosité plus loin: ce n'est pas à nous à pénétrer dans le voies du Créateur.

L'hypothese des idées innées a la même difficulté à résoudre. Car dans l'impuissance où nous sommes de découvrir en nous des idées où les sensations n'entrent pour rien; on est obligé de reconnoître que l'ame ne porte son attention sur les idées prétendues innées, qu'autant qu'elle y est déterminée par l'action des sens. Quand elle sera séparée du corps, elle n'exercera donc plus son attention; & ne l'exerçant plus, ses idées seront pour elle comme si elles n'existoient pas.

Ainsi, quelque sentiment qu'on embrasse Trois états sur l'origine de nos connoissances, il faut re- différents par

rapport à l'2- connoître trois états différents par rapport à l'ame. L'un, où elle commandoit aux sens, & où elle avoit des idées qu'elle ne devoit qu'à elle; l'autre dans lequel, selon moi, elle tire toutes ses connoissances & toutes ses facultés des sensations, ou du moins dans lequel elle a besoin, selon d'autres, de l'usage des sens, pour porter son attention sur ses idées qu'on, suppose innées. C'est celui où nous nous trouvons, & c'est le seul sur lequel nous puissions raisonner. Le troisieme enfin est celuioù elle sera après cette vie. La foi le promet, la raison le prouve, & nous ne devons pas le soumettre à nos conjectures.





## CHAPITRE II.

De la cause des erreurs des sens.

déclamé contre les sens; & parce qu'ils nous Cene sont pas nos sens qui font tomber dans des méprises, on a conclumous tromque nous ne saurions leur devoir aucune de pent, ce sent nos connoissances. Ce qu'il y a de vrai, c'est ments, que qu'ils sont à la fois une source de vérités & nous formons d'après des une source d'erreurs; il ne s'agit que d'en sa-idées qu'ils ne voir faire usage.

Il est d'abord bien certain que rien n'est plus clair & plus distince que notre perception, quand nous éprouvons quelques sensations. Quoi de plus clair, que les perceptions de son, de couleur & de solidité? Quoi de plus distince? Nous est-il jamais arrivé de confondre deux de ces choses? Mais si nous en voulons rechercher la nature, & savoir comment elles se produisent en nous, il ne saut pas dire que nos sens nous trompent, ou qu'ils nous donnent des idées obscures & consus se la moindre réslexion fait voir qu'ils n'en donnent aucune. Nous ne connoissons ni la nature de nos organes, ni celles des objets qui agissent sur eux, ni le rapport qui peut se trouver entre un mouvement dans le sorps & un sentiment dans l'ame: si nous nous trompons en jugeant de ces choses, ce ne sont pas les sens qui nous égarent, c'est que nous jugeons d'après des idées vagues qu'ils ne nous donnent pas, & qu'ils ne peuvent nous donner.

De même accoutumés de bonne heure à mous dépouiller de nos sensations pour en revêtir les objets, nous ne nous bornons pas à juger que nous avons des sensations, nous jugeons encore qu'elles sont hors de nous. Mais cette erreur n'est que dans les jugements, dont nous nous sommes fait une habitude.

Elle ne porte que sur des idées consuses, puisque nous ne saurions concevoir dans les objets quelque chose de semblable à ce que nous éprouvons.

Les sens ne En esset qu'est-ce que cette étendue dont aous sont pas on pense que les sens donnent une idée si controlle des exacte? Peut-on chercher à s'en rendre raison, a ne pas s'appercevoir que l'idée en est toute.

à-fait obscure? C'est, dit-on, ce qui a des par-choses qui ties les unes hors des autres. Mais ces parties sont hors de elles-mêmes sont-elles étendues? Comment le sont-elles? Ne le sont-elles pas? comment produisent-elles le phénomene de l'étendue? (a)

L'ordre de nos sensations nous met continuellement dans la nécessité de sortir hors de nous; il démontre que nous existons au milieu d'une multitude infinie d'êtres différents: mais cet ordre ne fait pas connoître la nature de ces êtres, il n'offre que les phénomenes qui résultent de nos sensations; phénomenes qui correspondent au système des êtres réels, dont cet univers est formé.

Si nous passons à la grandeur des corps, Comment ils nous n'en avons point d'idée absolue: nous nous donnens ne saisissons entre eux que des rapports; encore des idées, les connoissons-nous imparfaitement. Nous ne pouvons même juger surement de leur figure. Je ne m'arrêterai pas à démontrer les erreurs où nous tombons à ce sujet : elles sont parfaitement démêlées dans la recherche de la vé-

<sup>(\*)</sup> Ce sont ces considérations qui ont fait penser à Leibnitz que l'étendue est un phénomene de la même espece que seux de fon, de couleur, &cs-

rité. Mais quoique nous ne puissions juger ni de la véritable figure d'un corps, ni de sa grandeur absolue, les sens nous donnent cependant des idées de grandeur & de figure. Je ne sais pas si cette ligne est droite, mais je la vois droite : je ne sais pas si ce corps est quarré, mais je le vois quarré : j'ai donc, par les sens, les idées de quarté & de ligne droite. Il en faut dire autant de toutes sortes de figures.

Ainsi quelle que soit la nature de nos sensations, de quelque maniere qu'elles se produisent, si nous y cherchons l'idée de l'étendue, celle d'une ligne, d'un angle, &c. il est certain que nous l'y trouverons très clairement & trés distinctement. Si nous cherchons encore à quoi nous rapportons cette étendue & ces figures; nous appercevrons aussi clairement & aussi distinctement que ce n'est pas à nous, ou à ce qui est en nous le sujet de la pensée, mais à quelque chose hors de nous.

Il y a donc trois choses à distinguer dans diffinguer nos sensations: 10. La perception que nous dans les sen-éprouvons. 20. Le rapport que nous en faisons à quelque chose hors de nous. 30. Le jugement que ce que nous rapportons aux choses leur appartient en esser.

11

Il n'y a ni erreur, ni obscurité, ni consu- Idées claites sion dans ce qui se passe en nous, non plus distinctes qu'elles renque dans le rapport que nous en faisons au ferment. dehors. Si nous réstéchissons, par exemple, que nous avons les idées d'une certaine grandeur & d'une certaine figure, & que nous les rapportons à tel corps; il n'y a rien là qui ne soit vrai, clair & distinct. Voilà où toutes les vérités ont leur source. Si l'erreur survient, ce n'est qu'autant que nous jugeons que telle grandeur & telle figure appartiennent en esset à tel corps. Si, par exemple, je vois de loin un bâtiment quarré, il me paroîtra rond. Y a-t-il donc de l'obscurité & de la confusion dans l'idée de rondeur, ou dans le rapport que j'en fais? non: je juge ce bâtiment rond, voilà l'erreur.

Quand je dis donc que toutes nos connois- Ces idées sont sances viennent des sens, il ne faut pas ou- la source de blier que ce n'est qu'autant qu'on les tire de toures nos connoissances ces idées claires & distinctes qu'ils renferment. Il est évident que j'ai l'idée d'un triangle, lors même que je ne puis pas alsurer qu'un corps que je vois & que je touche est en esset triangulaire. Ainsi pour dissiper l'obscurité & l'incertitude des idées sensibles, nous n'avons qu'à les considérer en faisant abstraction des corps : alors nous trouverons dans Tom. IV.

nos sensations des idées exactes de grandeur, de sigure, leurs rapports & toutes les connoissances des mathématiques. D'autres abstractions nous feront découvrir dans nos sensations, les idées de devoir, de vertu, de vice & toute la science de la morale, &c.

Deux sortes de vérités.

La vérité n'est qu'un rapport apperçu entre deux idées; & il y a deux sortes de vérités. Quand je dis, cet arbre est plus grand que cet autre, je porte un jugement qui peut cesser d'être vrai, parce que le plus petit peut devenir le plus grand. Il en est de même de tous nos jugements, lorsque nous nous bornons à observer des qualités qui ne sont pas essentielles aux choses. Ces sortes de vérités se nomment contingentes.

Mais ce qui est vrai, ne peut cesser de l'être, lorsque nous raisonnons sur des qualités essentielles aux objets que nous étudions. L'idée d'un triangle représentera éternellement un triangle, l'idée de deux angles droits représentera éternellement deux angles droits : il sera donc toujours vrai que les trois angles d'un triangle sont égaux à deux droits. Voilà tout le mystere des vérités, qu'on appelle nécessaires & éternelles. C'est par le moyen de quelques abstractions que les sens nous en donnent la connoissance.

Il y a des différences à remarquer entre les Observations idées confuses & les idées distinctes, entre les sur les idées vérités contingentes, & les vérités nécef-les idées dis faires.

tinetes, fur les vérités contina gentes & fue

Premierement les idées confuses & les vé les vérités nérités contingentes sont plus sensibles; & cela n'est pas étonnant, puisqu'elles sont telles que les sens nous les donnent, lorsque nous ne faisons point d'abstraction. Les idées distinctes & les vérités nécessaires sont moins sensibles; parce que nous ne les acquérons qu'en formant des abstractions, c'est-à-dire, en ne donnant notre attention qu'à une partie des idées que les sens transmettent.

En second lieu, les idées distinctes & les vérités nécessaires nous sont bien moins familieres, que les idées confuses & les vérités contingentes: la raison en est sensible. Celles-ci sont continuellement renouvellées par les sens, elles nous frappent par plus d'endroits; & comme elles sont destinées à nous éclairer sur nos besoins les plus pressonts, elles offrent communément des degrés plus vifs de plaisirs ou de peine, elles intéressent davantage. Mais celles-là ne sont entretenues que par les efforts qu'on fait pour se soustraire à une partie des impressions des sens; elles nous touchent par moins d'endroits. La curiosité, l'envie de se distinguer par des connoissances,
motifs qui soutiennent dans ces recherches,
sont des besoins que peu d'hommes connoissent. Ceux mêmes qui les sentent davantage,
sont encore plus sensibles à d'autres besoins;
se ils se voient souvent arrachés à leurs méditations, par l'empire que les sens exercent
sur eux.

Il faut donc s'accoutumer de bonne heure avec ces sortes d'idées, si l'on veut se les rendre familieres, & il faut s'en occuper souvent.

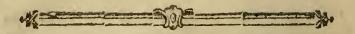
En troisieme lieu, les idées consuses, & les vérités contingentes, quoique suffisantes pour nous éclairer sur ce que nous devons suir & rechecher, ne répandent qu'une lumiere bien foible. Elles n'offrent que des rapports vagues, elles n'apprécient rien. Mais l'objet de notre conservation ne demande pas des connoissances plus exactes: nous sentons, c'est assez pour nous conduire.

Les idées distinctes & les vérirés nécessaires nous présentent au contraire des connoissances exactes & des rapports appréciés. Elles dévoilent l'essence des choses qu'elles considerent, elles en développent les propriétés.

C'est ce qu'on voit en mathématiques, en morale, & en métaphysique. Mais l'objet de ces sciences est abstrait.

Nous n'avons aucun moyen pour pénétrer dans la nature des substances. Nous ne le pouvons pas avec le secours des sens, puisqu'ils ne nous sont voir que des amas de qualités, qui supposent toutes quelque chose que nous ne connoissons pas : nous ne le pouvons pas avec le secours des abstractions, qui n'ont d'autre avantage, que de nous faire observer l'une après l'autre les qualités que les sens nous offrent à la sois. Si nous voulons juger des essences des choses sensibles, nous ne pouvons donc que nous tromper.





## CHAPITRE III.

De la connoissance que nous avons de nos perceptions.

Premier de gré de con & l'ame n'en prendroit jamais connoissance, noissance, si elle n'en avoit pas la perception. Ainsi le premier & le moindre degré de connoissance c'est d'appercevoir.

Mais puisque la perception ne vient qu'à peur è re plus la suite des impressions qui se sont sur les ou moins setendu.

setendu, selon qu'on est organisé pour recevoir plus ou moins de sensations différentes. Prenez des créatures qui soient privées de la vue; d'autres qui le soient de la vue & de l'ouie, & ainsi successivement; vous aurez bientôt des créatures, qui étant privées de tous les sens, ne recevont aucune connoissance. Supposez au contraire, s'il est possible, de nouveaux

fens dans des animaux plus parfaits que l'homme. Que de perceptions nouvelles! Par conséquent, combien de connoissances à leur portée, auxquelles nous ne saurions atteindre, & sur lesquelles nous ne saurions même former des conjectures.

On seroit naturellement porté à croire comment des que nous ne sommes pas toujours avertis de perceptions, la présence des perceptions qui se font en que nous ne nous; c'est que souvent nous le sommes si pas, influent foiblement, qu'à peine nous souvenons-nous dans notre de les avoir éprouvées. Il nous arrive même de les oublier tout-à sait, & ce n'est qu'en réfléchissant sur les situations où nous nous sommes trouvés, que nous jugeons des impressions qu'elles ont dû faire sur notre ame. Or, si par la conscience d'une perception on entend une connoissance réfléchie qui en fixe le souvenir, il est évident que la plupart de nos perceptions échappent à notre conscience: mais si on entend par-là une connoissance, qui, quoique trop légere pour laisser des traces, après elle, est cependant capable d'influer, & influe en effet sur notre conduite, au moment que la perception se fait éprouver, il n'est pas douteux que nous n'ayons conscience de toutes nos perceptions. Des exemples éclairciront ma pensée. B 4

Que quelqu'un soit dans un spectacle, où une multitude d'objets paroissent se disputer ses regards, son ame sera assaillie de quantité de perceptions, dont il est constant qu'elle prend connoissance; mais peu à peu quelquesunes lui plairont & l'intéresseront davantage: il s'y livrera donc plus volontiers. Dès-lors il commencera à être moins affecté par les autres : la conscience en diminuera même insensiblement, jusqu'au point que, quand il reviendra à lui, il ne se souviendra pas d'en avoir pris connoissance; l'illusion qui se fait au théâtre, en est la preuve. Il y a des moments, où la conscience ne paroît pas se partager entre l'action qui se passe & le reste du spectacle. Il sembleroit d'abord que l'illusion devroit être d'autant plus vive, qu'il y auroit moins d'objets capables de distraire : cependant chacun a pu remarquer qu'on n'est jamais plus porté à se croire le seul témoin d'une scene intéressante, que quand le spectacle est bien rempli. C'est pent-être que le nombre, la variété, & la magnificence des objets remuent les sens, échaufsent, élevent l'imagination, & par-là nous rendent plus propres aux impressions que le poète veut faire maître. Peut-être encore que les spectateurs se portent mutuellement, par l'exemple, qu'ils se donnent, à fixer la vue sur la scene. Quoiqu'il en soit, il me semble que l'illusion se détruiroit ou diminueroit sensiblement, si les objets dont on ne croit pas s'appercevoir, cefsoient d'y concourir.

Qu'on réstéchisse sur soi-même au soriir d'une lecture, il semblera qu'on n'a eu conscience que des idées qu'elle a fait naître. Mais on ne se laissera pas tromper par cette apparence, si on fait réslexion que sans la conscience de la perception des lettres, on n'en auroit point eu de celle des mots, ni, par conséquent, de celle des idées.

Non-seulement nous oublions ordinairement Nous nereune partie de nos perceptions, mais quelque-marquons pas fois nous les oublions toutes. Quand nous ne le plus grand fixons point notre attention, en forte que nos perceptions recevons les perceptions qui se produisent en nous, sans être plus avertis des unes que des autres, la conscience en est si légere, que si l'on nous retire de cet état, nous ne nous souvenons pas d'en avoir éprouvé. Je suppose qu'on me présente un tableau fort compose, dont à la premiere vue les parties ne me frappent pas plus vivement les unes que les autres, & qu'on me l'enleve avant que j'aie eu le temps de le considérer en détail : il est certain qu'il n'y a aucune de ses parties senz

sibles, qui n'ait produit en moi des perceptions; mais la conscience en a été si soible, que je ne puis m'en souvenir. Cet oubli ne vient pas de leur peu de durée: quand on supposeroit que j'ai eu pendant long temps les yeux attachés sur ce tableau; pour vu qu'on ajoute que je n'ai pas rendu tour-à-tour plus vive la conscience des perceptions de chaque partie, je ne serai pas plus en état au bout de plusieurs heures d'en rendre compte, qu'au premier instant.

Ce qui se trouve vrai des perceptions qu'occasionne ce tableau, doit l'être par la même raison de celles que produisent les objets qui m'environnent. Ŝi agissant sur les sens avec des forces presqu'égales, ils produisent en moi des perceptions toutes à peu-près dans un pareil degré de vivacité; & si mon ame se laisse aller à leur impression sans chercher à avoir plus conscience d'une perception que d'une autre, il ne me restera aucun souvenir de ce qui s'est passé en moi. Il me semblera que mon ame à été pendant tout ce temps dans une espece d'assoupissement, où elle n'étoit occupée d'aucune pensée. Que cet état dure plusieurs heures, ou seulement quelques secondes, je n'en saurois remarquer la différence dans la suite des perceptions que j'ai éprouvées, puisqu'elles sont également oubliées

dans l'un & l'autre cas. Si même on le faifoit durer des jours, des mois, ou des années; il arriveroit que quand on en fortiroit par quelque sensation vive, on ne se rappelleroit plusieurs années que comme un moment.

Enfin nous ne remarquons pas que nous sommes avertis de la présence de la plupart des perceptions, qui regle les actions que nous faisons par habitude. Elles sont en nous, & notre réslexion n'a point de prise sur elles. La conscience de nos perceptions n'est donc plus ou moins vive, qu'à proportion qu'elles attirent plus particulierement notre attention: combien de sois ne sermons-nous pas la paupiere, sans nous appercevoir que nous sommes dans les ténebres?







## CHAPITRE IV.

Des perceptions que nous pouvons nous rappeller.

ne dépend pas de nous de réveiller tou-Perceptions jours les perceptions que nous avons éprou-qu'on ne rap- jours les perceptions que nous avons éprou-pelleque d'u- vées, & dont nous avons eu une conscience assez vive pour en fixer le souvenir. Il y a des occasions où tous nos efforts se bornent à en rappeller le nom, quelques-unes des circonstances qui les ont accompagnées, & une idée abstraite de perception : idée que nous pouvons former à chaque instant, parce que nous ne pensons jamais sans avoir conscience de quelque perception qu'il ne tient qu'à nous de généraliser. Qu'on songe, par exemple, à une fleur dont l'odeur est peu familiere; on s'en rappellera le nom; on se souviendra des circonstances où on l'a vue; ou s'en représentera le parsum sous l'idée générale d'une perception qui affecte l'odorat: mais on n'en réveillera pas la perception même.

Les idées d'étendue sont celles que nous ré-veillons le plus aisément, parce que les sen-tendue se re-sations d'où nous les tirons, sont telles, que, lement. tant que nous veillons, il nous est impossible de nous en séparer. Le goût & l'odorat peuvent n'être point affectés; nous pouvons n'entendre aucun son, & ne voir aucune couleur: mais il n'y a que le sommeil qui puisse nous enlever les perceptions du toucher. Il faut absolument que notre corps porte sur quelque chose, & que ses parties pesent les unes sur les autres. De là naît une perception qui nous les présente comme distantes & limitées, & qui, par conséquent, emporte l'idée de quelque étendue.

Or, cette idée, nous pouvons la générali-fer, en la considérant d'une maniere indéter- ce les idées minée. Nous pouvons ensuite la modifier, & des figures compoen tirer, par exemple, l'idée d'une ligne droite sées, seréveil-ou courbe. Mais nous ne saurions réveiller même facilité exactement la perception de la grandeur d'un corps, parce que nous n'avons point là dessus d'idée absolue, qui puisse nous servir de mesure fixe. Dans ces occasions, l'esprit ne se rappelle que les noms de pied, de toise, &c.

avec une idée de grandeur plus ou moins vague.

Avec le secours de ces premieres idées, nous figures fort pouvons en l'absence des objets nous reprécomposées ne senter exactement les figures les plus simples: pationnessen tels sont des triangles & des quarrés. Mais que rappelle que le nombre des côtés augmente considérablement, nos efforts deviennent superflus. Si je pense à une figure de mille côtés, & à une de neuf cents quatre-vingt-dix-neuf; ce n'est pas par des perceptions que je les distingue, ce n'est que par les noms que je leur ai donnés. Il en est de même de toutes les notions complexes: chacun peut remarquer, que, quand il en veut faire usage, il ne s'en retrace que les noms. Pour les idées simples qu'elles renferment, il ne peut les réveiller que l'une après l'autre, & qu'autant que la curiosité, ou quelqu'autre besoin y détermine son attention.

L'imagination s'aide naturellement de tout s'aide l'imagi-ce qui peut lui être de quelque secours : ce mation.

fera par comparaison avec notre propre sigure, que nous nous représenterons celle d'un ami absent; & nous l'imaginerons grand ou petit, parce que nous en mesurerons en quelque sorte la taille avec la nôtre. Mais l'ordre

& la symmétrie sont principalement ce qui aide l'imagination, parce qu'elle y trouve différents points auxquels elle se fixe, & auxquels elle rapporte le tont. Que je songe à un beau visage, les yeux ou d'autres traits, qui m'auront le plus frappé, s'offriront d'abord, & ce sera relativement à ces premiers traits que les autres viendront prendre place dans mon imagination. On imagine donc plus aisément une figure, à proportion qu'elle est plus réguliere. On pourroit même dire qu'elle est plus facile à voir : car le premier coup d'œil sussit pour s'en former une idée. Si au contraire elle est fort irréguliere, on n'en viendra à bout, qu'après en avoir long-temps considéré les différentes parties.

Quand les objets qui occasionnent les sen- Idées qui ne sations de goût, de son, de couleur & de lu-se réveillent miere sont absents, il ne reste point en nous qu'autant qu'elles sont de perceptions que nous puissions modifier, fort familiepour en faire quelque chose de semblable à la couleur, à l'odeur & au goût, par exemple, d'une orange. Il n'y a point non plus d'ordre, de symmétrie qui vienne ici au secours de l'imagination. Ces idées ne peuvent donc se réveiller qu'autant qu'on se les est rendu familieres. Par cette raison, celles de la lumiere & des couleurs doivent se retracer le plus aisé-

ment; ensuite celles des sons. Quant aux odeurs & aux saveurs, on ne réveille que celles pour lesquelles on a un goût plus marqué. Il reste donc bien des perceptions dont on peut se souvenir, & dont cependant on ne se rappelle que les noms. Combien de sois même cela n'at-il pas lieu par rapport aux plus samilieres, sur tout dans la conversation, où l'on se contente souvent de parler des choses sans les imaginer.



CHAPI-



## CHAPITRE V.

De la liaison des idées & de ses effets;

& A liaison de plusieurs idées ne peut avoir d'autre cause que l'attention que nous leur Les besoins avons donnée, quand elles se sont présentées notre attent ensemble. Or, les choses attirent notre atten-tion. tion par le côté par où elles ont plus de rapport avec notre tempérament, nos passions, notre état; pour tout dire, en un mot, avec nos besoins. Ce sont ces rapports qui font qu'elles nous affectent avec plus de force, & que nous en avons une conscience plus vive. D'où il arrive que, quand ils viennent à changer, nous voyons les objets tout différemment, & nous en portons des jugements toutà-fait contraires. On est communément si fort la dupe de ces sortes de jugements, que celui qui dans un temps voit & juge d'une maniere, & dans un autre temps voit & juge tout autrement, croit toujours bien voir & bien Tom. IV.

juger: penchant qui nous devient si naturel; que nous faisant toujours considérer les objets par les rapports qu'ils ont à nous, nous ne manquons pas de critiquer la conduite des autres, autant que nous approuvons la nôtre. Joignez à cela que l'amour propre nous persuade aisément, que les choses ne sont louables, qu'autant qu'elles ont attiré notre attention avec quelque satisfaction de notre part; & vous comprendrez pourquoi ceux mêmes, qui ont assez de discernement pour les apprécier, dispensent d'ordinaire si mal leur estime, que tantôt ils la refusent injustement, & tantôt ils la prodiguent.

Quoi qu'il en soit, puisque les choses n'ats tirent notre attention, que par le rapport qu'elles ont à notre tempérament, à nos passions, à notre état, à nos besoins; c'est une conséquence que la même attention embrasse tout à la fois les idées des besoins, & celles des choses qui s'y rapportent, & qu'elles les lie.

Tous nos besoins tiennent les uns aux aulien fonda-tres, & on en pourroit considérer les perceptions comme une suite d'idées fondamentales, auxquelles on rapporteroit toutes celles qui font partie de nos connoissances. Au-dessus de

men al de nos idées.

chacune s'éleveroient d'autres suites d'idées, qui formeroient des especes de chaînes, dont la force seroit entierement dans l'analogie des signes, dans l'ordre des perceptions, & dans la liaison que les circonstances, qui réunissent quelquefois les idées les plus disparates, auroient formée. A un besoinsest l'iée l'idée de la chose qui est propre à le soulager; à cette idée est liée celle du lieu où cette chose se rencontre; à celle-ci, celle des personnes qu'on y 2 vues; à cette derniere, les idées des plaisirs ou des chagrins qu'on a reçus, & plusieurs autres. On peut même remarquer qu'à mesure que la chaîne s'étend, elle se subdivise en différents chaînons; en sorte que plus on s'éloigne du premier anneau, plus les chaînons s'y multiplient. Une premiere idée fondamentale est liée à deux ou trois autres; chacune de cellesci à un égal nombre, ou même à un plus grand, & zinsi de suite.

Les différentes chaînes ou chaînons, que je suppose au-dessus de chaque idée sondamentale, seroient liés par la suite des idées sondamentales, & par quelques anneaux qui seroient
vraisemblablement communs à plusieurs; car les
mêmes objets, & par conséquent les mêmes
idées se rapportent souvent à différents besoins.
Ainsi de toutes nos connoissances, il ne se sor-

Ca

meroit qu'une seule & même chaîne, dont les chaînons se réuniroient à certains anneaux, pour se séparer à d'autres.

Les idées no qu'autant ques uns de nos besoins.

Ces suppositions admises, il suffiroit pour se se retracent, rappeller les idées qu'on s'est rendu familieres, qu'elles sont de pouvoir donner son attention à quelquesliées à quel unes de nos idées fondamentales, auxquelles elles sont liées. Or, cela se peut toujours, puisque, tant que nous veillons, il n'y a point d'instants où notre tempérament, nos passions & notre état n'occasionnent en nous quelquesunes de ces perceptions, que j'appelle fondamentales. Nous y réufficions donc avec plus ou moins de facilité, à proportion que les idées que nous voudrions nous retracer, tiendroient à un plus grand nombre de besoins, & y tiendroient plus immédiatement.

Exemples qui le prouvent.

Les suppositions que je viens de faire, ne sont pas gratuites. J'en appelle à l'expérience, & je suis persuadé que chacun remarquera qu'il ne cherche à se ressouvenir d'une chose que par le rapport qu'elle a aux circonstances où il se trouve; & qu'il y réussit d'autant plus facilement, que les circonstances sont en grand nombre, ou qu'elles ont avec la chose une liaison plus immédiate. L'attention que nous donnons à une perception qui nous affecte ac-

tuellement, nous en rappelle le signe : celuici en rappelle d'autres, avec lesquels il a quelque rapport : ces dernieres réveillent les idées, auxquelles ils sont liés: ces idées retracent d'autres signes ou d'autres idées; & ainsi successivement. Deux amis, par exemple, qui no se sont pas vus depuis long - temps, se rencontrent. L'attention qu'ils donnent à la surprise & à la joie qu'ils ressentent, leur fait naître aussitôt le langage qu'ils doivent se tenir. Ils se plaignent de la longue absence, où ils ont été l'un de l'autre; ils s'entretiennent des plaisirs dont auparavant ils jouissoient ensemble, & de tout ce qui leur est arrivé depuis leur séparation. On voit facilement comment toutes ces choses sont liées entre-elles & à beaucoup d'autres.

D'autres exemples se présenteront à vous, quand vous aurez occasion de remarquer ce qui arrive dans les cercles. Avec quelque rapidité que la conversation change de sujet, celui qui conserve son sang froid, & qui connoît un peu le carractere de ceux qui parlent, voit presque toujours par quelle liaison d'idées on passe d'une matiere à une autre. Je me crois donc en droit de conclure que le pouvoir de réveiller nos perceptions, leurs noms ou leurs circonstances, vient uniquement de la liaison que

l'attention a mise entre ces choses & les bea soins auxquels elles se rapportent. Détruisez cette liaison, vous détruisez l'imagination & la mémoire.

Les liaisons avantages.

Le pouvoir de lier nos idées a ses incond'idées on vénients, comme ses avantages. Pour les faire mients & leurs appercevoir sensiblement, je suppose deux hommes; l'un, chez qui les idées n'ont jamais pu se lier; l'autre, chez qui elles se lient avec tant de facilité & tant de force, qu'il n'est plus le maître de les séparer. Le premier seroit sans imagination & sans mémoire, & n'auroit, par conséquent, l'exercice d'aucune des opérations qui supposent l'une ou l'autre de ces facultés. Il seroit absolument incapable de réflexion; ce seroit un imbécille. Le second auroit trop de mémoire & trop d'imagination, & cet excès produiroit presque le même effet, qu'une entiere privation de l'une & de l'autre. Il auroit à peine l'exercice de sa réflexion; ce seroit un fou. Les idées les plus disparates étant fortement liées dans son esprit, par la seule raison qu'elles se sont présentées ensemble; il les jugeroit naturellement lices entre-elles, & les mettroit les unes à la suite des autres, comme de justes conséquences.

Entre ces deux excès on pourroit supposer

un milieu, où le trop d'imagination & de mémoire ne nuiroit pas à la solidité de l'esprit, & où le trop peu ne nuiroit pas à ses agréments. Peut-être ce milieu est - il si difficile, que les plus grand génies ne s'y sont encore trouvés qu'à peu près. Selon que dissérents esprits s'en écartent, & tendent vers les extrêmités opposées; ils ont des qualités plus ou moins incompatibles, puisqu'elles doivent plus ou moins participer aux extrêmités qui s'excluent toutà-fait. Ainsi ceux qui se rapprochent de l'extrêmité où l'imagination & la mémoire dominent, perdent à proportion des qualités qui rendent un esprit juste, conséquent & méthodique; & ceux qui se rapprochent de l'autre extrèmité perdent dans la même proportion des qualités qui concourent à l'agrément. Les premiers écrivent avec plus de grace, les autres avec plus de suite & plus de profondeur. Mais il est à propos de développer plus en détail les. vices & les avantages des liaisons d'idées.

Ces liaisons se sont dans l'imagination de Elles se sont deux manieres: quelquesois volontairement, volontaire & d'autres sois elles ne sont que l'effet d'une ment ou involontaire impression étrangere. Celles-là sont ordinairement moins fortes, de sorte que nous pouvons les rompre plus facilement: on convient qu'elles sont notre ouvrage. Celles-ci sont souvent st

bien cimentées, qu'il nous est impossible de les détruire : on les croit volontiers naturelles. Toutes ont leurs avantages & leurs inconvénients: mais les dernieres sont d'autant plus utiles ou dangereuses, qu'elles agissent sur l'esprit avec plus de vivacité.

Il yen a qui conservation.

Il falloit, par exemple, que la vue d'un présont nécessai- cipice, où nous sommes en danger de tomber, res à notre réveillat en nous l'idée de la mort. L'attention & que par cet- ne peut donc manquer à la premiere occasion te raison on de former cette lizison; elle doit même la mont naturel- rendre d'autant plus forte, qu'elle y est déterminée par le motif le plus pressant : la conservation de notre être.

> Mallebranche a cru cette liaison naturelle, on en nous dès la naissance. » L'idée, dit-il, » d'une grande hauteur que l'on voit au-des-» sous de soi, & de laquelle on est en danger » de tomber, ou l'idée de quelque grand corps » qui est prêt à tomber sur nous & à nous » écraser, est naturellement liée avec celle » qui nous représente la mort, & avec une » émotion des esprits, qui nous dispose à la » fuite, & au desir de fuir. Cette liaison » ne change jamais, parce qu'il est nécessaire » qu'elle soit toujours la même, & elle con-" fiste dans une disposition des fibres du

5 cerveau, que nous avons des notre en-» fance (\*). »

Il est évident que si l'expérience ne nous avoit pas appris que nous sommes mortels, bien loin d'avoir une idée de la mort, nous serions fort surpris à la vue de celui qui mourroit le premier. Cette idée est donc acquise, & Mallebranche se trompe pour avoir cru que ce qui est commun à tous les hommes, est naturel ou né avec nous. Cette erreur est générale: on ne veut pas s'appercevoir que les mêmes sens, les mêmes opérations & les mêmes circonstances doivent produire par-tout les mêmes effets. On veut absolument avoir recours à quelque chose d'inné, ou de naturel, qui pré-céde l'action des sens, l'exercice des opérations de l'ame, & les circonstances communes.

Si les liaisons d'idées qui se forment en nous, il y en a qui par des impressions étrangeres, sont utiles, elles sont une soursont souvent dangereuses. Que l'éducation nous ce de préjugés accoutume à lier l'idée de honte ou d'infâmie à celle de survivre à un affront, l'idée de grandeur d'ame ou de courage, à celle de s'ôter soi-même la vie, ou de l'exposer en cherchant

<sup>(\*)</sup> Recherche de la Ver. liv. 2. c. 3.

à en priver celui de qui on a été offensé; on aura deux préjngés: l'un qui a été le point d'honneur des Romains, l'autre qui est celui d'une partie de l'Europe. Ces liaisons s'entretiennent & se somentent plus ou moins avec l'âge. La force que le tempérament acquiert, les passions auxquelles on devient sujet, & l'état qu'on embrasse, en resserrent ou en coupent les nœuds.

de faux jugements,

Ces sortes de préjugés étant les premieres impressions que nous avons éprouvées, ils ne manquent pas de nous paroître des principes incontestables. Dans l'exemple que je viens d'apporter, l'erreur est sensible, & la cause en est connue. Mais il n'y a peut-être personne à qui il ne soit arrivé de faire quelquefois des raisonnements bisarres, dont on reconnoît enfin tout le ridicule, sans pouvoir comprendre comment on a pu en être la dupe un seul inftant. Ils ne sont souvent que l'effet de quelque liaison singuliere d'idées : cause humiliante pour notre vanité, & que pour cela nous avons tant de peine à appercevoir. Si elle agit d'une maniere si secrete, qu'on juge des raisonnements qu'elle fait faire au commun des. hommes.

de préven-

En général les impressions que nous éprouvons dans différentes circonstances, nous sont associer des idées que nous ne sommes plus maîtres de séparer. On ne peut, par exemple, fréquenter les hommes qu'on ne lie insensiblement les idées de certains tours d'esprit & de certains caracteres avec les figures qui se remarquent davantage. Voilà pourquoi les personnes qui ont de la physionomie, nous plaisent ou nous déplaisent plus que les autres: car la physionomie n'est qu'un assemblage de traits auxquels nous avons associé des idées, qui ne se réveillent point sans être accompagnées d'agrément ou de dégoût. Il ne faut donc pas s'étonner, si nous sommes portés à juger les autres d'après leur physionomie, & si quelquesois nous sentons pour eux au premier abord de l'éloignement ou de l'inclination.

Par un effet de ces associations nous nous prévenons souvent jusqu'à l'excès en faveur de certaines personnes, & nous sommes tout à fait injustes par rapport à d'autres. C'est que tout ce qui nous frappe dans nos amis, comme dans nos ennemis, se lie naturellemen avec les sentiments agréables ou désagréables qu'ils nous sont éprouver; & que, par conséquent, les désauts des uns empruntent toujours quelqu'agrément de ce qué nous remarquons en eux de plus aimable, ainsi que les meilleures qualités des autres,

nous paroissent participer à leurs vices. Par-là ces liaisons influent infiniment sur toute notre conduite. Elles entretiennent notre amour ou notre haine, fomentent notre estime ou notre mépris, excitent notre reconnoissance ou notre ressentiment, & produisent ces sympathies, ces antipathies & tous ces penchants bisarres dont on a quelquesois tant de peine à rendre raison. Descartes conserva toujours du goût pour les yeux louches, parce que la premiere personne qu'il avoit aimée, avoit ce désaut.

de folie.

Locke a fait voir le plus grand danger des afsociations d'idées, lorsqu'il a remarqué qu'elles sont l'origine de la solie. " Un homme, me, dit-il (\*) fort sage & de très bon sens en toute autre chose, peut être aussi sou sur un certain article, qu'aucun de ceux qu'on renserme aux petites maisons, si par quelque violente impression qui se soit saite subitement dans son esprit, ou par une longue application à une espece particuliere de pensées, il arrive que des idées incompatibles soient jointes si fortement ensemble dans son esprit, qu'elles y demeurent unies. "

<sup>(\*)</sup> Liv. 2. c. 11. s. 13. Il sépéte à peu-près la même chose c. 13. s. 4. du même live

Pour comprendre combien cette réflexion comment les est juste, il sussit de remarquer que par la phy- liassons d'i-sique l'imagination & la solie ne peuvent dif-sent la solie. féier que du plus au moins. Tout dépend de la vivacité des mouvements qui se font dans le cerveau. Dans les songes, par exemple, les perceptions se retracent si vivement, qu'au réveil on a quelquefois de la peine à reconnoître son erreur. Voilà certainement un moment de folie, & il est évident qu'on resteroit fou, si les mouvements du cerveau, qui ont produit cette illusion, continuoient à être les mêmes. Cet effet peut être produit d'une maniere plus lente.

Il n'y a, je pense, personne, qui, dans des moments de désœuvrement, n'imagine quelque roman dont il se fait le héros. Ces fictions, qu'on appelle châteaux en Espagne, n'occasionnent, pour l'ordinaire, dans le cerveau que de légeres impressions, parce qu'on s'y livre peu, & qu'elles sont bientôt dissipées par des objets plus réels, dont on est obligé de s'occuper. Mais qu'il survienne quelque sujet de tristesse, qui nous fasse éviter nos meilleurs amis, & prendre en dégoût tout ce qui nous a plu; alors livrés à tout notre chagrin, notre roman favori sera la seule idée qui pourra nous en distraire. Nous nous endormirons en bâzissant ce château, nous l'habiterons en son-

ge; & enfin, quand la disposition du cerveau sera insensiblement parvenue à être la même que si nous étions en effet ce que nous avons feint, nous prendrons à notre réveil toutes nos chimeres pour des réalités. Il se peut que la folie de cet Athénien, qui croyoit que tous les vaisseaux qui entroient dans le Pirée, étoient à lui, n'ait pas eu d'autre cause.

romans.

Cette explication peut faire connoître com-Danger des bien la lecture des romans est dangereuse pour les jeunes personnes du sexe dont le cerveau est fort tendre. Leur esprit, que l'éducation occupe ordinairement trop peu, saisit avec avidité des fictions qui flattent des passions naturelles à leur âge. Elles y trouvent des matériaux pour les plus beaux châteaux en Espagne : elles les mettent en œuvre avec d'autant plus de plaisir, que l'envie de plaire, & les galanteries qu'on leur fait sans cesse, les entretiennent dans ce goût. Alors il ne faut peutêtre qu'un léger chagrin pour tourner la tête à une jeune fille, lui persuader qu'elle est Angélique, ou telle autre héroine qui lui a plu, & lui faire prendre pour des Médors tous les hommes qui l'approchent.

Il y a des ouvrages faits dans des vues certains, ou-bien différentes, qui peuvent avoir de pareils vrages de dé- inconvénients. Je veux parler de certains li-

vres de dévotion, écrits par des imaginations fortes & contagieuses. Ils sont capables de tourner quelquefois le cerveau d'une femme, jusqu'à lui faire croire qu'elle a des visions, qu'elle s'entretient avec des anges, ou que même elle est déja dans le ciel avec eux. Il seroit bien à souhaiter que les jeunes personnes des deux sexes fussent toujours éclairées dans ces sortes de lectures par des directeurs qui connoîtroient la trempe de leur imagination.

Des folies, comme celles que je viens d'exposer, sont reconnues de tout le monde. Il tout - 1 fait y a d'autres égarements, auxquels on ne pen- exempt de fose pas à donner le même nom; cependant tous ceux qui ont leur cause dans l'imagination, devroient être mis dans la même classe. En ne déterminant la folie que par la conséquence des erreurs, on ne sauroit fixer le point où elle commence. Il la faut donc faire confister dans une imagination, qui sans qu'on soit capable de le remarquer, associe des idées d'une maniere rout-à-fait désordonnée, & influe quelquefois dans nos jugements, ou dans notre conduite. Cela étant, il est vraisemblable que personne n'en sera exempt; le plus sage ne différera du plus sou, que parce qu'heureusement les travers de son imagination n'auront pour objet que des choses qui entrent peu dans le train ordinaire de la vie,

20

& qui le mettent moins visiblement en contradiction avec le reste des hommes. En effet, où est celui que quelque passion favorite n'engage pas constamment, dans de certaines rencontres, à ne se conduire que d'après l'impression forte que les choses font sur son imagination, & ne fasse pas retomber dans les mêmes fautes? Observez sur-tout un homme dans ses projets de conduite; car c'est-là l'écueil de la raison pour le grand nombre. Quelle prévention, quel aveuglement, même dans celui qui a le plus d'esprit! Que le peu de succès lui fasse reconnoître combien il a eu tort, il ne se corrigera pas: la même imagination qui l'a séduit, le séduira encore : vous le verrez sur le point de commettre une faute semblable à la premiere; vous la lui verrez commettre, & vous ne le ferez pas convenir de son tort.

Les impressions qui se sont dans les cerveaux froids, s'y conservent long-temps. Ainsi les personnes dont l'extérieur est composé & résléchi, n'ont d'autre avantage, si c'en est un, que de garder constamment les mêmes travers. Par-là leur solie qu'on ne soupçonnoit pas au premier abord, n'en devient que plus aisée à reconnoître pour ceux qui les observent quelque temps. Au contraire dans les cerveaux où il y a beaucoup de seu & beaucoup d'activité,

les impressions s'effacent, se renouvellent, les folies se succédent. A l'abord on voit bien que l'esprit d'un homme a quelques travers: mais il en change avec tant de rapidité, qu'on peut à peine remarquer de quelle espece ils sont.

Le pouvoir de l'imagination est sans bor-nes : elle diminue ou même dissipe nos pei- l'imagination nes, & peut seule donner aux plaisirs l'assaisonnement qui en fait tout le prix. Mais quelquefois c'est l'ennemi le plus cruel que nous ayons : elle augmente nos maux, nous en donne que nous n'avions pas, & finit par nous porter le poignard dans le sein.

Pout rendre raison de ces essets, il suffit cause de considérer que les sens agissant sur l'organe pouvoir. de l'imagination, cet organe réagit sur les sens; & que sa réaction est plus vive, parce qu'il ne réagit pas avec la seule force que suppose la perception qu'il reçoit, mais avec les forces réunies de toutes celles qui sont étroitement liées à cette perception, & qui pour cette raison n'ont pu manquer de se réveiller. Cela étant, il n'est pas difficile de comprendre les effets de l'imagination : venons à des exemples.

La perception d'une douleur réveille dans Tom. IV.

mon imagination toutes les idées avec lesquelles elle a une liaison étroite. Je vois le danger, la frayeur me saisset, j'en suis abattu, mon corps résiste à peine, ma douleur devient plus vive, mon accablement augmente; & il se peut que, pour avoir eu l'imagination frappée, une maladie légere dans ces commencements, me conduise au tombeau.

Un plaisir que j'ai recherché, retrace également toutes les idées agréables, auxquelles il peut être lié. L'imagination renvoie aux sens plusieurs perceptions pour une qu'elle reçoit, & elle écarte ce qui pourroit m'enlever aux sentiments que j'éprouve. Dans cet état, tout entier aux perceptions qui me viennent par les sens, & à celle que l'imagination reproduit, je goûte les plaisirs les plus viss. Qu'on arrête l'action de mon imagination; je sons aussitôt comme d'un enchantement : j'ai sous les yeux les objets auxquels j'attribuois mon bonheur, je les cherche, & je ne les vois plus.

Par cette explication on conçoit que les plaisirs de l'imagination sont tout aussi réels, & tout aussi physiques que les autres, quoiqu'on dise communément le contraire. Je n'apporte plus qu'un exemple.

Un homme tourmenté par la goutte, & qui ne peut se soutenir, revoit, au moment qu'il s'y attendoit le moins, un fils qu'il croyoit perdu: plus de douleur. Un instant après le seu se met à sa maison, plus de soiblesse; il est déja hors de danger, quand on songe à le secourir. Son imagination subitement & vivement frappée, réagit sur toutes les parties de son corps, & y produit la révolution qui le sauve.





## CHAPITRE VI.

De la nécessité des signes.

L'ARITHMÉTIQUE fournit un exemple Rècessiré des bien sensible de la nécessité des signes. Si après avoir donné un nom à l'unité, nous n'en imaginions pas sucessivement pour toutes les idées que nous formons par la multiplication de cette premiere, il nous seroit impossible de faire aucun progrès dans la connoissance des nombres. Nous ne discernons dissérentes collections, que parce que nous avons des chiffres qui sont eux-mêmes fort distincts. Otons ces chiffres, ôtons tous les signes en usage, & nous nous appercevrons qu'il nous est impossible d'en conserver les idées. Peut-on seulement se faire la notion du plus petit nombre, si l'on ne considére pas plusieurs objets, dont chacun soit comme le signe auquel on attache l'unité? Pour moi je n'apperçois les nombres deux ou trois, qu'autant que je me représente deux ou trois objets différents. Si

je passe au nombre quatre, je suis obligé, pour plus de facilité, d'imaginer deux objets d'un côté & deux de l'autre : à celui de six, je ne puis me dispenser de les distribuer deux à deux, ou trois à trois; & si je veux aller plus loin, il me faudra bientôt considérer plusieurs unités comme une seule, & les réunir pour cer effet à un seul objet.

Locke (\*) parle de quelques Américains qui n'avoient point d'idées du nombre mille, parce qu'en effet, ils n'avoient imaginé des noms que pour compter jusqu'à vingt. J'ajoute qu'ils auroient eu quelque difficulté à s'en faire du nombre vingt-un. En voici la raison.

Par la nature de notre calcul il suffit d'avoir des idées des premiers nombres, pour être en état de s'en faire de tous ceux qu'on peut déterminer. C'est que les premiers signes étant donnés, nous avons des regles pour en inventer d'autres. Ceux qui ignoreroient cette méthode au point d'être obligés d'attacher chaque collection à des signes qui n'autoient point d'analogie entre eux, n'autoient aucun secours pour se guider dans l'invention des signes. Ils

<sup>(\*)</sup> L. 2. c. 16. Il dit qu'il s'est entretenu avec eux.

n'auroient donc pas la même facilité que nous pour se faire de nouvelles idées. Telle étoit vraisemblablement le cas de ces Américains. Ainsi non-seulement ils n'avoient point d'idée du nombre mille, mais même il ne leur étoit pas aisé de s'en faire immédiatement au dessus de vingt (\*)

Le progrès de nos connoissances dans les nombres, vient donc uniquement de l'exactitude avec laquelle nous avons ajouté l'unité à elle même, en donnant à chaque progression un nom qui la fait distinguer de celle qui la précéde & de celle qui la suit. Je sais que cent est supérieur d'une unité à quatre ving-dix-neuf, & inférieur d'une unité à cent un, parce que je me souviens que ce sont là trois signes que j'ai choisis pour désigner trois nombres qui se suivent.

Si les nom-

Il ne faut pas se saire illusion, en s'imagi-

<sup>(\*)</sup> On ne peut plus douter de ce que j'avance ici, depuis la relation de Mr. de la Condamine. Il parse (page 67) d'un peuple qui n'a d'autre signe pour exprimer le nombre trois que celui-ci poellarrarrorincourac. Ce peuple ayant commencé d'une maniere aussi peu commode, il ne lui étoit pas aisé de comprer au delà. On ne doit donc pas avoir de la peine à comprendre que ce sussent là, comme on l'assure, les bornes de son arithmétique.

nant que les idées des nombres, séparés de bresn'avoient leurs signes, soient quelque chose de clair & pas chacun des signes, on de déterminé (\*). Il ne peut rien y avoir qui n'en aurois réunisse dans l'esprit plusieurs unités, que pas d'idée. le nom même auquel on les a artachées. Si quelqu'un me demande ce que c'est que mille; que puis-je répondre, si non que ce mot fixe dans mon esprit une certaine collection d'unités ? S'il m'interroge encore sur cette collection, il est évident qu'il m'est impossible de la lui faire appercevoir dans toutes ses parties. Il ne me reste donc qu'à lui présenter successivement tous les noms qu'on a inventés pour signifier les progressions qui la précédent. Je dois lui apprendre à ajouter une unité à une autre, & à les réunir par le figne deux; une troisieme aux deux précédentes, & à les attacher au signe trois; & ainsi de suite, jusqu'à dix, que je fais considérer comme une unité. Cette unité composée, prise elle-même dix fois, le conduit à une unité qui est plus composée encore, & que je fixe dans sa mémoire

<sup>(\*)</sup> Mallebranche a pensé que les nombres qu'apperçois l'entendement pur, sont quelque chose de bien supérieur à ceux qui tombent sous les sens. S. Augustin (dans ses Confessions), les Platoniciens & tous les partisans des idées innées pont été dans le même préjugé.

par le signe cent. Ainsi de dixaines en dixaines il s'éleve à mille, ou à tout autre nombre.

Qu'on cherche ensuite ce qu'il y aura de clair dans son esprit, on y trouvera trois choses : l'idée de l'unité ; celle de l'opération par laquelle il a ajouté plusieurs fois l'unité à ellemême; enfin le souvenir d'avoir imaginé les signes dans l'ordre que je viens d'exposer. Ce n'est certainement ni par l'idée de l'unité, ni par celle de l'opération qui l'a multipliée, qu'est déterminé le nombre mille; car ces choses se trouvent également dans tous les autres. Mais puisque le signe mille n'appartient qu'à cette collection, c'est lui seul qui la détermine, & qui la distingue. On n'en a donc l'idée, que parce qu'on peut rétrograder en considérant que mille est une unité composée de dix unités de centaines; que cent est une unité composée de dix unités de dixaines, & que dix est une unité composée de dix unités simples.

Il est donc hors de doute que, quand un sont nécessai- homme ne voudroit calculer que pour lui; respourse fai- il seroit autant obligé d'inventer des signes, suute espece. que s'il vouloit communiquet ses calculs. Mais pourquoi, ce qui est vrai en arithmétique, ne le servit-il pas dans les autres sciences? Pourrions-nous jamais réfléchir sur la métaphysique & sur la morale, si nous n'avions inventé des signes, pour fixer nos idées, à mesure que nous avons formé de nouvelles collections? Les mots ne doivent-ils pas être aux idées de toutes les sciences, ce que sont les chiffres aux idées de l'arithmétique? Il est vraisemblable que l'ignorance de cette vérité est une des causes de la confusion qui regne dans les ouvrages de métaphysique & de morale. Il faut la mettre dans son jour.

L'esprit est si borné, qu'il ne peut pas se Ils le sont retracer une grande quantité d'idées pour en pour se faire faire tout-à-la sois le sujet de sa réslexion. Ce-de plusieurs idées une idées un pendant il est souvent nécessaire qu'il en con-complexe. sidére plusieurs ensemble. C'est-ce qu'il fait, lorsque, réunissant plusieurs idées sous un signe, il les envisage comme si, toutes ensemble, elles n'en formoient qu'une seule.

Il y a deux cas où nous rassemblons des idées simples sous un seul signe : nous le faisons sur des modeles, ou sans modeles.

Je trouve un corps, & je vois qu'il est Ilsle sont par étendu, figuré, divisible, solide, dur, capa-conséquent. ble de mouvement & de repos, jaune, fusi-pour détermible, ductile, malléable, fort pesant, fixe, qu'il ner l'idée que

nous nous fai a la capacité d'être dissous dans l'eau régale; &c. Il est certain que si je ne puis pas donner tout-à-la fois à quelqu'un une idée de toutes ces qualités; je ne saurois me les rappeller à moi-même, qu'en les faisant passer en revue devant mon esprit. Mais si, ne pouvant les embrasser toutes ensemble, je voulois ne penser qu'à une seule, par exemple, à la couleur, une idée aussi incomplete me seroit inutile, & me feroit souvent confondre ce corps avec ceux qui lui ressemblent par cet endroit. Pour sortir de cet embarras, j'invente le mot or, & je m'accoutume à lui attacher toutes les idées dont j'ai fait le dénombrement. Quand par la suite je penserai à l'or, je n'appercevrai donc que ce son or, & le souvenir d'y avoir lié une certaine quantité d'idées simples, que je ne puis réveiller tout-à-la fois, mais que j'ai vu coexister dans un même sujet, & que je me rappellerai les unes après les autres, quand je le souhaiterai.

> Nous ne pouvons donc réflechir sur les substances; qu'autant que nous avons des signes qui déterminent le nombre & la variété des propriétés que nous y avons remarquées, & que nous voulons réunir dans des idées complexes, comme nous les réunissons hors de nous dans des sujets. Qu'on oublie pour un

moment tous ces signes, & qu'on essaie d'en rappeller les idées; ou verra que les mots, ou d'autres signes équivalents, sont d'une s' grande nécessité, qu'ils tiennent, pour ainsi dire, dans notre esprit la place que les sujers occupent au dehors. Comme les qualités des choses ne coexisteroient pas hors de nous, sans des sujets où elles se réunissent, leurs idées ne coexisteroient pas dans notre esprit sans des signes où elles se réunissent également.

La nécessité des signes est encore bien sensible dans les idées complexes que nous for-encore pour mons sans modeles, c'est-à-dire, dans les idées déterminer les idées que que nous nous faisons des êtres moraux. Quand nous nous fainous avons rassemblé des idées que nous ne sons des êtres moraux. voyons nulle part réunies, qu'est-ce qui en fixeroit les collections, si nous ne les attachions à des mots qui sont comme des liens qui les empêchent de s'échapper? Si vous croyez que les noms vous soient inutiles, arrachez-les de votre mémoire, & essayez de résléchir sur les loix civiles & morales, sur les vertus & les vices, enfin sur toutes les actions humaines; vous reconnoîtrez votre erreur. Vous avouerez que si à chaque combinaison que vous faites, vous n'avez pas des fignes pour déterminer le nombre d'idées simples que vous avez voulu recueillir; à peine aurez-vous fait un

pas que vous n'appercevrez plus qu'un chaosi Vous serez dans le même embarras que celui qui voudroit calculer, en disant plusieurs fois un, un, un, & qui ne voudroit pas imaginer des signes pour chaque collection. Cet homme ne se feroit jamais l'idée d'une vingraine, parce que rien ne pourroit l'assurer qu'il en auroit exactement répété toutes les unités

C'est donc l'usage des signes, qui facilite l'exercice de la réflexion : mais cette faculté contribue à son tour à multiplier les signes, & par-là elle peut tous les jours prendre un nouvel essor. Ainsi les signes & la réslexion sont des causes, qui se prêtent des secours mutuels, & qui concourent réciproquement à leurs progrès.

Combien l'uœultés.

Si en les considérant dans leurs foibles comfage des si- mencements, on ne voit pas sensiblement leur gnes contri-influence réciproque; on n'a qu'à les observer ciee de la ré dans le point de perfection où elles sont auflexion & de jourd'hui. En effet combien n'a-t-il pas fallu de réflexion pour former les langues, & de quels secours les langues ne sont-elles pas à la ré-Aexion? Il est donc constant qu'on ne peut mieux augmenter l'activité de l'imagination, l'étendue de la mémoire, & faciliter l'exercice de la réflexion, qu'en s'occupant des objets qui, exerçant davantage l'attention, lient ensemble un plus grand nombre de signes & d'idées. Voilà par quel artisse nous développons les facultés de notre ame. C'est alors que nous commençons à entrevoir tout ce dont nous sommes capables. Tant qu'on ne dirige point soi même son attention, l'ame est assujettie à tout ce qui l'environne, & ne possede rien que par une vertu étrangere. Mais si, maître de son attention, comme on l'est sur-tout par l'usage des signes, on la guide selon ses dessires, l'ame alors dispose d'elle-même, elle en tire des idées qu'elle ne doit qu'à elle, & s'enrichit de son propre sond.

L'effet de cette opération est d'autant plus grand, que par elle nous disposons de nos perceptions, à peu près comme si nous avions le pouvoir de les produire & de les anéantir. Que parmi celles que j'éprouve actuellement, j'en choissse une, aussitôt la conscience en est si vive & celle des autres si foible, qu'il me paroîtra qu'elle est la seule dont j'aie pris connoissance. Qu'un instant après je veuille l'abandonner, pour m'occuper principalement d'une de celles qui m'affectoient le plus légérement; elle me paroîtra rentrer dans le néant, tandis qu'une autre m'en paroîtra sortir. La conscience de la premiere, pour patler moins

figurément, deviendra si foible, & celle de la seconde si vive, qu'il me semblera que je ne les ai éprouvées que l'une après l'autre. On peut faire cette expérience en considérant un objet fort composé. Il n'est pas douteux qu'on n'air en même temps conscience de toutes les perceptions que sont naître ses dissérentes parties disposées pour agir sur les sens : mais on diroit que la réflexion suspend à son gré les impressions qui se font dans l'ame, pour n'en conserver qu'une seule.

La géométrie nous apprend que le moyen Mais il faut dans l'usage le plus propre à faciliter notre réflexion, est des signes de de mettre sous les sens les objets mêmes des précision & de idées dont on veut s'occuper, parce qu'alors la conscience en est plus vive: mais on ne peut pas se servir de cet artifice dans toutes les sciences. Un moyen qu'on emploiera partout avec succès, c'est de mettre dans nos méditations de la clatté, de la précision & de l'ordre. De la clarré; parce que plus les signes sont clairs, plus nous avons conscience des idées qu'ils fignifient, & moins, par conséquent, elle nous échappent : de la précision; afin que l'attention moins partagée, se fixe avec moins d'effort : de l'ordre; afin qu'une premiere idée plus connue, plus familiere prépare notre attention pour celle qui doit suivre.

Il n'arrive jamais que le même homme Comme nous puisse exercer également sa mémoire, son inta-ne sommes gination & sa réslexion sur toutes sortes de de nous en tnatieres: c'est que ces opérations dépendent servit tou-de l'attention comme de seur cause; que cel-même exacti-le-ci ne peut s'occuper d'un objet qu'à propor-tude, nous ne le sommes pas tion du rapport qu'il a aux habitudes que nous de réfléchir avons contractées; & que nous ne contrac-toujours jégatons l'habitude des signes & des idées qu'ils dans tous les déterminent, qu'autant que nous sommes in- genres de contéressés à étudier les choses. Nous ne pouvons donc pas également dans tous les genres nous servir des signes avec la même clarté, la même précision & le même ordre. Cela nous apprend pourquoi ceux qui aspirent à être universels, courent risque d'échouer dans bien des genres. Il n'y a que deux sortes de talents: l'un ne s'acquiert que par la violence qu'on fait aux organes; l'autre est une suite de la facilité qu'ils ont à s'exercer. Celui-ci appartenant plus à la nature, est plus, vif, plus actif, & produit des effets bien supérieurs : celui-là, au contraire, sent l'esfort, le travail, & ne s'éleve jamais au-dessus du médiocre.

Concluons que pour avoir des idées sur La justesse les quelles nous puissions réstéchir, nous avons de notre juge besoin d'imaginer des signes qui servent de ment dépend de l'exactituliens aux différentes collections d'idées sim-de avec laples; & que nos notions ne sont exactes, quelle nous

nous servons qu'autant que nous avons inventé avec ordre les signes qui les doivent fixer.

Mais nous attachons.

Mais malheureusement nous apprenons les nous fervons mots, avant d'apprendre les idées: la raison des mots long. ne vient qu'après la mémoire, elle ne repasse desavoirnous pas toujours avec assez de soin sur les idées rendre comp-te des idées, auxquelles on a donné des signes. D'ailleurs que nous y il y a un grand intervalle entre le temps où l'on commence à cultiver la mémoire d'un enfant, en y gravant bien des mots dont il ne peut encore saisir le vrai sens; & celui où il commence à être capable d'analyser ses notions, pour s'en rendre quelque compte. Quand cette opération survient; elle se trouve trop lente pour suivre la mémoire qu'un long exercice a rendu prompte & facile. Quel travail ne seroit-ce pas, s'il falloit qu'elle examinât tous les signes! On les emploie donc tels qu'ils se présentent, & on se contente ordinairement d'en sentir à peu près la signification. Aussi tous ceux qui rentreront en eux-mêmes, trouveront ils grand nombre de mots, auxquels ils ne lient que des idées fort imparfaites? Voilà la source de cette multitude d'esprits faux, qui inondent la société; & du chaos où se trouvent plusieurs sciences abstraites: chaos que les philosophes n'ont jamais pu débrouiller, parce qu'ancun d'eux n'en a connu la premiere cause. Locke est le premier en

en faveur de qui on peut faire ici une exception.

La vérité que nous venons d'exposer, mon- C'est l'usage tre combien les ressorts de nos connoissances des signes es sont simples & admirables. Voilà l'ame de l'adresse à l'homme avec des sensations & des opérations: sait toute la comment disposera-t-elle de ces matériaux? des dissérence qu'on remargestes, des sons, des chiffres, des lettres : c'est que entre les avec des instuments aussi étrangers à nos idées, espriss. que nous les mettons en œuvre, pour nous élever aux connoissances les plus sublimes. Les matériaux sont les mêmes chez tous les hommes: mais l'adresse à se servir des signes varie; & de là l'inégalité qui se trouve parmit

Refusez à un esprit supérieur l'usage des caracteres: combien de connoissances lui sons interdites, auxquelles un esprit médiocre atteindroit facilement? Otez-lui encore l'usage de la parole : le sort des muets nous apprend dans quelles bornes étroites vous le renfermez. Enfin enlevez lui l'usage de toutes sortes de signes; qu'il ne sache pas faire à propos le moindre geste, pour exprimer les pensées les plus ordinaires: vous aurez en lui un imbécille.

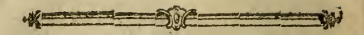
Il seroit à souhaiter que ceux qui se char-pour travail. gent de l'éducation des enfants, n'ignorassent le rayessuccès Tom. IV.

à l'instruction pas les premiers ressorts de l'esprit humain. des enfants, il Si un précepteur connoissant parfaitement l'ofaudroit con-noître parfai rigine & le progrès de nos idées, n'entreterement les noit son disciple, que des choses qui ont le sorts de l'es plus de rapport à ses besoins & à son âge; s'il avoit assez d'adresse pour le placer dans les circonstances les plus propres à lui apprendre à se faire des idées précises, & à les fixer par des signes constants; si même en badinant il n'employoit jamais dans ses discours, que des mots dont le sens seroit exactement déterminé; quelle netteté, quelle étendue ne donneroit-il pas à l'esprit de son éleve! Mais combien peu de peres sont en état de procurer de pareils maîtres à leurs enfants; & combien font encore plus rares ceux qui seroient propres à remplir leurs vues? Il est cependant utile de connoître tout ce qui pourroit contribuer à une bonne éducation. Si on ne peut pas toujours l'exécuter, peut-être évitera-t-on au moins ce qui y seroit tout-à-fait contraire. On ne devroit, par exemple, jamais embarrasser les enfants par des paralogismes, des sophismes & d'autres mauvais raisonnements. En se permettant de pareils badinages, on court risque de leur rendre l'esprit confus & même faux. Ce n'est qu'après que leur entendement auroit acquis beaucoup de netteté & de justesse, qu'on pourroit, pour exercer leur sagacité, leur tenir des discours captieux. Je

vondrois même qu'on y apportat assez de précaution, pour prévenir tous les inconvénients. Il me semble encore que l'usage où l'on est de n'appliquer les enfants, pendant les premieres années de leurs études, qu'à des choses auxquelles ils ne peuvent rien comprendre, ni prendre aucun intérêt, est peu proprè à développer leurs talents (\*).



<sup>(\*)</sup> L'expérience m'a confirmé dans ces réflexions que je n'aurois pas ajoutées ici, si je ne les avois pas mises dans l'Essai sur l'origine des Connoissances humaines, que je topie en cet endroit; comme en beaucoup d'autres.



## CHAPITRE VII.

Confirmation de ce qui a été prouvé dans le chapitre précédent.

le tout- à coup.

" A Chartres un jeune homme de 25 sancequi par- » à 24 ans, fils d'un artisan, sourd & muer de naissance, commença tout-à-coup à par-»-ler, au grand étonnement de toute la ville. On sut de lui que trois ou quatre mois auparavant, il avoit entendu le son des clo-» ches, & avoit été extrêmement surpris de » cette sensation nouvelle & inconnue. Ensuite » il lui étoit sorti une espece d'eau de l'o-" reille gauche, & il avoit entendu parfaite-» ment des deux oreilles. Il fut trois on quatre mois à écouter sans rien dire, s'accou-» tumant à répéter tout bas les paroles qu'il » entendoit, & s'affermissant dans la pro-» nonciation & dans les idées attachées aux » mots. Enfin il se crut en état de rompte le » silence, & il déclara qu'il parloit, quoique so ce ne fût qu'imparfaitement. Aussitôt des

théologiens habiles l'interrogerent sur son état passé, & leurs questions principales roulerent sur Dieu, sur l'ame, sur la bonté ou la malice morale des actions. Il ne parut pas avoir poussé ses pensées jusques-là. Quoiqu'il fût né des parents catholiques, qu'il assistat à la messe, qu'il fût instruit à faire le signe de la croix, & à se mettre à genoux dans la contenance d'un homme qui prie ; il n'avoit jamais joint à tout cela aucune intention, ni compris celle que les autres y joignent. Il ne savoit pas bien distinctement ce que c'étoit que la mort, & il n'y pensoit jamais. Il menoit une vie purement animale, tout occupé des objets sensibles & présents, & du peu d'idées qu'il recevoit par les yeux. Il ne tiroit pas même de la comparaison de ses idées tout ce qu'il semble qu'il en auroit pu tirer. Ce n'est pas qu'il n'ent naturellement de l'esprit: mais l'esprit d'un homme privé du commerce des autres, est si peu exercé & si peu cultivé, qu'il ne pense qu'autant qu'il y est indispensablement forcé par les objets extérieurs. Le plus grand fond des idées des hommes est dans leur commerce réciproque.

Ce fait est rapporté dans les memoires de Questions

gu lui faire.

qu'on auroit l'Académie des sciences (a). Il eut été à soire haiter qu'on eût interrogé ce jeune homme sur le peu d'idées qu'il avoit, quand il étoit sans l'usage de la parole; sur les premieres qu'il acquit depuis que l'ouie lui fut rendue; sur les secours qu'il reçut, soit des objets exterieurs, soit de ce qu'il entendoit dire, soit de sa propre réflexion, pour en faire de nouvelles; en un mot, sur tout ce qui put être à son esprit une occasion de se former. L'expérience fair en nous des progrès si prompts, qu'il n'est pas étonnant qu'elle se donne quelquefois pour la nature même : ici au contraire elle fut si lente, qu'il eût été aisé de ne pas si méprendre. Mais les théologiens ne voulurent voir dans ce jeune homme que la pature seule; & tout habiles qu'ils étoient, ils ne démêlerent ni la nature ni l'expérience. Nous n'y pouvous suppléer que par des conicctures.

Combien l'efazultes intel keckuelles a

l'imagine que pendant 23 ans l'ame de ce rercice de ses jenne homme disposoit à petne de son attențion. Elle la donnoit aux objets, non pas a voitété borné. son choix, mais selon qu'elle étoit entraînée. Il est vrai qu'élevé parmi les hommes, il en

<sup>(\*)</sup> Année 1703. p. 18.

recevoit des secours qui lui faisoient lier quelques-unes de ses idées à des signes. Il n'est pas douteux qu'il ne sût faire connoître par des gestes ses principaux besoins, & les choses qui les pouvoient soulager. Mais comme il manquoit de noms pour désigner celles qui n'avoient pas un si grand rapport à lui, qu'il étoit peu intéressé à y suppléer par quelqu'autre moyen, & qu'il ne retiroit de dehors aucun secours; il n'y pensoit jamais que quand il en avoit une perception actuelle. Son attention uniquement attirée par des sensations vives, cessoit avec ses sensations. Il étoit donc borné dans ses jugements, comme dans ses befoins. Un petit nombre d'objets l'occupoit entiérement, & tous les autres échappoient à son attention. Mais on pourroit demander, s'il étoit capable de raisonnement, & jusqu'à quel point.

Raisonner, c'est saisir les rapports par les-quels deux, trois jugements, ou un plus grand point il avoit nombre sont lies les uns aux autres. Quand, técapable de par exemple, jé retire la main à la vue d'un charbon ardent qu'on approche de moi, je juge que ce charbon brûle, qu'il ne me brûlera pas, si je m'en éloigne, & que par conséquent je dois retirer la main. Il n'en faut pas même davantage à un logicien, pour faire un

syllogisme. Je dois éviter, dira-t-il, tout ce que brûle: or, ce charbon brûle; je dois donc l'éviter. Mais la décomposition de ces jugements, & la forme syllogistique ne sont pas le raisonnement: ce n'est qu'une maniere de l'énoncer; & dans l'exemple que je viens de rapporter, ce développement est si inutile, qu'il en est ridicule.

Cependant ce même développement devient absolument nécessaire, lorsque les raisonnements sont fort composés : car alors nous ne pouvons plus embrasser d'une simple vue tous les jugements & tous les rapports qu'ils renferment. Nous en considérons donc séparément les différentes parties; nous les développons l'une après l'autre; nous donnons des signes à chaque idée, à chaque jugement, à chaque rapport. Par ce moyen nous découvrons peuà peu ce que nous ne pourrions pas saisir d'un seul coup d'œil; & cette décomposition, qui est tout-à fait frivole dans un raisonnement simple, devient solide dans un raisonnement composé, parce qu'elle y est nécessaire. Cependant l'un & l'autre sont l'effet des mêmes opérations : car soit qu'on saissse plusieurs rapports à la premiere vue, ou qu'on les découvre successivement, on porte dans l'un & l'autre cas des jugements, dont l'un

est une conséquence des autres. Quand, par exemple, un géometre dit les trois angles d'un triangle sont égaux à deux droits, cette proposition est une conséquence des jugements dont il a formé sa démonstration; & cette démonstration lui est si familiere, qu'il ne tient qu'à lui de s'en représenter toutes les parties à la fois. Or, je demande si son esprit ne fait pas alors au même instant toutes les opérations, que fait successivement celui d'un éleve qui apprend à démontrer cette vérité.

Le jeune homme de Chartres avoit contracté l'habitude de veiller à ses besoins; c'est à-dire, de juger si les choses lui étoient contraires ou savorables, de conclure s'il devoit les suir ou les éviter, & d'agir en conséquence. Il ne distinguoit pas successivement ces opérations: elles étoient toutes en lui au même instant. Mais la sorme qu'elles prennent dans le discours, est tout - à - sait étrangere à l'essence du raisonmement; & c'est pour avoir consondu ces deux choses que la logique est devenue un art si frivole.

Il est vrai que le raisonnement de ce jeune homme étoit fort borné: il ne raisonnoit point dans ces occasions où l'esprit ne pouvant tout saisir à la fois, est obligé de procéder par ces développements qu'on ne peut faire sans le secours des signes. Il étoit donc naturel qu'il ne tirât pas de la comparaison de ses idées tout ce qu'il semble qu'il en auroit pû tirer; & il ne nous paroîtroit pas même qu'il en eût pu tirer davantage, si l'habitude où nous sommes de nous aider des signes, nous permettoit de remarquer tout ce que nous leur devons. Nous n'aurions qu'à nous mettre à sa place, pour comprendre combien il devoit acquérir peu de connoissances : mais nous jugeons jours d'après notre situation.

tion & par ha-

Borné dans ses raisonnements, sa réflexion, duit parimita qui n'avoit pour objet que des sensations vibitude, plutôt ves ou nouvelles, n'influoit point dans la pluque par réfle- part de ses actions, & que fort peu dans les autres. Il ne se conduisoit que par habitude & par imitation, sur tout dans les choses qui avoient moins de rapport à ses besoins. C'est ainsi que faisant ce que la dévotion de ses parents exigeoit de lui, il n'avoit jamais songé au motif qu'on pouvoit avoir, & ignoroit qu'il dût y joindre une intention. Peut-être même l'imitation étoit-elle d'autant plus exacte, que la réflexion ne l'acq

compagnoit point; car les distractions doivent être moins fréquentes dans un homme qui sait peu réfléchir.

Il me semble que pour savoir ce que c'est Il ne savoir que la vie, ce soit assez d'être & de sentir. Ce- pas dissincte. pendant, au hasard d'avancer un paradoxe, je ment ce qua dirai que ce jeune homme en avoit à peine nice que c'est une idée. Pour un être qui ne réstéchit pas, que la most. pour nous mêmes, dans ces moments où quoiqu'éveillés nous ne faisons que végéter, les sensations ne sont que des sensations, & elles ne deviennent des idées, que lorsque la réflexion nous les fair considérer comme images de quelque chose. Il est vrai qu'elles guidoient ce jeune homme dans la recherche de ce qui étoit utile à sa conservation, & l'éloignoient de ce qui pouvoit lui nuire : mais il en suivoit l'impression sans résléchir sur ce que c'étoit que se conserver, ou se laisser détruire. Une preuve de la vérité de ce que j'avance, c'est qu'il ne savoit pas bien distinctement ce que c'étoit que la mort. S'il avoit sû ce que c'étoit que la vie, n'auroit-il pas vu aussi distinctement que nous, que la mort n'en est que la privation (\*)?

<sup>(\*)</sup> La mort peut se prendre encore pour le passage de

L'illustre secrétaire de l'Académie des Sciences a fort bien remarqué que le plus grand fond des idées des hommes, est dans leur commerce réciproque. J'ajoute seulement que c'est l'usage des signes, qui met ce fond en valeur. Ce sont eux, qui contribuent au plus grand développement des opérations de l'esprit.

De cequenos ne roulent erreurs. que fur des mors.

Il s'offre cependant une difficulté. id'es ne sont notre esprit, dira-t-on, ne fixe ses idées que déterminées que par des signes, nos raisonnements courent gnes, il ne risque de ne rouler souvent que sur des que nos rai- mors, ce qui doit nous jeter dans bien des

> Je réponds que la cerritude des mathématiques leve cette disficulté. Pourvu que nous déterminions si exactement les idées attachées à chaque signe, que nous puissions dans le besoin en faire l'analyse, nous ne craindrons pas plus de nous tromper, que les mathéma-

> cette vie dans une autre. Mais ce n'est pas sà le sens dans lequel il faut ici l'entendre. Mr. de Fontenelle ayant dit que ce jeune homme n'avoit point d'idée de Dieu, ni de l'ame, il est évident qu'il n'en avoit pas davantage de la mort prise pour le passage de cette vie dans une autre.

ticiens, lorsqu'ils se servent de leurs chiffres. A la vérité cette objection fait voir qu'il saut se conduire avec beaucoup de précaution, pour me pas s'engager, comme bien des philosophes, dans des disputes de mots, & dans des questions vaines & puériles: mais par là elle ne fait que confirmer ce que j'ai moi-même remarqué.

On peut observer ici avec quelle lenteur l'esprit s'éleve à la connoissance de la vérité. Locke en sournit un exemple, qui me paroît curieux.

Quoique la nécessité des signes pour les Méprises de idées des nombres ne lui ait pas échappé, il Locke au su ne parle pas cependant comme un homme bien jet de l'usage assuré de ce qu'il avance. Sans les signes, dit-il, avec lesquels nous distinguons chaque collection d'unités, à peine pouvons nous faire usage des nombres, sur-tout dans les combinai-sons fort composées (\*).

Il s'est apperçu que les noms sont nécessaires pour les idées saites sans modeles, mais il n'en a pas sais la vraie raison. » L'esprit,

<sup>(\* )</sup> Liv. 2. c. 16. sect. s.

dit-il, ayant mis de la liaison entre les parinties détachées de ses idées complexes;
cette union qui n'a aucun fondement particulier dans la nature, cesseroit, s'il n'y avoit
quelque chose qui la maintînt (\*) ». Ce raisonnement devoit, comme il l'a fait, l'empêcher de voir la nécessité des signes pour les
notions des substances: car ces notions ayant
un fondement dans la nature, c'étoit une conséquence que la réunion de leurs idées simples se conservat dans l'esprit sans le secours
des mots.

Il faut bien peu de chose pour arrêter les plus grand génies dans leurs progrés: il suffic comme on le voit ici, d'une légere méprise qui leur échappe dans le moment même qu'ils désendent la vérité. Voilà ce qui a empêché Locke de découvrir combien les signes sont nécessaires à l'exercice des opérations de l'ame. Il suppose que l'esprit fait des propositions mentales dans lesquelles il joint ou sépare les idées sans l'intervention des mots (\*\*). Il prétend même que la meilleure voie pour arriver à des connoissances, seroit de considé-

<sup>(\*)</sup> Liv. 36 c. 5. sect. ro.

<sup>(\*\*)</sup> Liv. 4. c. 5. feet. 3, 4, 96

rer les idées en elles-mêmes; mais il remarque qu'on le fait fort rarement: tant, dit-il, la coutume d'employer des sons pour des idées a prévalu parmi nous (a). Après ce que j'ai dit, il est inutile que je m'arrête à faire voir combien tout cela est peu exact.



<sup>(\*)</sup> Liv. 4. c. 6. fest. e.





## CHAPITRE VIII.

De la nécessité & des abus des idées générales.

L'abstraire, c'est proprement tirer, séabstraites sont parer une chose d'une autre, dont elle faisoit des idées parpartie : par conséquent les idées abstraites sont des idées partielles séparées de leur tout.

Elles ne sont

Il y a deux sentiments sur ces idées: les pas innées: el- uns les prétendent innées; les autres assurent les ne sont pas qu'elles sont l'ouvrage de l'esprit. Ceux-là se vrage de l'es trompent; ceux-ci sont peu exacts. L'actiondes sens suffit à la production de quelques idées abstraites; l'esprit concourt avec eux à la production de plusieurs : enfin aidé de celles qu'il a reçues des sens & de celles auxquelles il a contribué, il en forme par lui même un grand nombre.

En effet nos sens décomposent chaque ob-Les fens nous jet.

fet. La vue en sépare les couleurs, l'ouie les donnent sons, &c. & notre ame ne reçoit que des idées abstrate partielles. Le toucher est le seul sens, qui forme ces collections, où nous trouvons des idées complexes. C'est lui qui réunit dans différents tous, ces idées qui viennent à nous séparément.

Ainsi dans le principe l'ame ne compose ni ne décompose : elle reçoit séparément les idées, que les sens séparent; elle reçoit ensemble celles que le toucher réunit.

Avec la seule vue, on n'a que l'idée abstraite de quelque couleur : avec l'ouie seule, on n'a que l'idée abstraite de quelque son. Mais si on fait usage de la vue, de l'ouie & du toucher, on a l'idée complexe d'un tout solide, coloré, sonore. Voilà tout l'artifice des idées que nous nous formons des objets sensibles. Les sens commencent, le concours de l'esprit ou de la réflexion survient, & les idées fe multiplient.

Quant aux idées abstraites que nous acquérons des opérations de notre ame, il suffir nous nous faide savoir comment toutes nos facultés spiri- fons des idées abstraites des tuelles ne sont que la sensation même qui se facultés de l'as transforme différemment, pour comprendre me,

Tom. IV.

que les sens nous donnent les idées abstraites d'attention, de comparaison, de jugement, &c. Mais ils ne les donnent qu'autant qu'ils sont aidés par la réslexion de l'esprit.

Toutes nos idées ne sont que différentes nous nous en combinaisons de ces deux premieres especes. Si nous nous bornons à juger des qualités sensibles, que nos sens apperçoivent dans les objets, soit immédiatement, soit par le secours de quelqu'instrument, nous nous faisons toutes les idées abstraites de mathématique & de physique.

Si nous jugeons par analogie des qualités spirituelles qui appartiennent aux objets, nous découvrons les facultés intérieures des animaux.

Si nous jugeons de la cause par les essets; nous nous élevons par la considération de l'univers à la connoissance de Dieu.

Enfin, si nous considérons toutes nos facultés, relativement à la fin à laquelle nous connoissons, par la raison, que Dieu nous destine, nous nous formons des idées de religion naturelle, de principes de morale, de vertus, de vices, &c.

C'est dans les idées abstraites, qui sont le Celles où il fruit de différentes combinaisons, qu'on re-entre des comme connoît l'ouvrage de l'esprit. Ainsi les idées propiement abstraites de couleur, de son, &c. viennent l'ouvrage de l'esprit. immédiatement des sens: celles des facultés de notre ame sont dues tout-à-la fois aux sens & à l'esprit; & les idées de la divinité & de la morale appartiennent à l'esprit seul. Je dis à l'esprit seul, parce que les sens n'y concourent plus par eux-mêmes. Ils ont fourni les matériaux, & c'est l'esprit qui les met en œuvre.

En faisant des abstractions, nous décou-Les idées gé-vrons des rapports de ressemblance & de dissé-nérales ne sons rence entre les objets. De-la les idées généra-que des idéss les, qui ne sont que des idées sommaires, & des expressions abrégées. Triangle, dir sommairement tous les triangles de quelqu'espece qu'ils soient. Un nom abstrait devient une idée générale ou sommaire toutes les fois qu'il est la dénomination de plusieurs choses, qui ont des qualités communes. Couleur, son, odeur, &c. sont tout-à-la fois idées abstraites, & idées sommaires ou générales : idées abstraites, parce que ce sont des idées partielles que nous séparons des objets; idées sommaires, parce que chacuné désigne un certain nombre de sensations qui viennent à l'ame par le

même organe. C'est sous ce point de vue qu'il faut considérer les idées abstraites & générales: sans quoi on leur donneroit plus de réalité qu'elles n'en ont. Toutes ces idées sont absolument nécessaires. Les hommes étant obligés de parler des choses, selon qu'elles disserent, ou qu'elles conviennent, il a fallu qu'ils pussent les rapporter à des classes distinguées par des signes.

Nous détermifances Touparfaites.

Mais il faut remarquer que c'est moins par nons les gen-rapport à la nature des choses, que par rapres & les espe-ces d'après port à la maniere dont nous les connoissons, des connois- que nous en déterminons les genres & les esvent bien im- peces, ou pour parler un langage plus familier; que nous les distribuons dans des classes subordonnées les unes aux autres. Voilà pourquoi il y a souvent beaucoup de consusion dans ces fortes d'idées; & c'est pourquoi encore elles donnent souvent lieu à des disputes frivoles. si nous avions la vue assez perçante pour découvrir dans les objets un plus grand nombre de propriétés, nous appercevrions bientôt des différences entre ceux qui nous paroissent le plus conformes, & nous pourrions en conséquence les subdiviser en de nouvelles classes. Quoique différentes portions d'un même métal soient, par exemple, semblables par les qualités que nous leur connoissons, il ne

s'ensuit pas qu'elles le soient par celles qui nous restent à connoître. Si nous savions en faire la derniere analyse, peut-être trouverions nous autant de différence entr'elles, que nous en trouvons maintenant entre des métaux de différente espece.

Ce qui rend les idées générales si nécessai- Les idées géres, c'est la limitation de notre esprit. Dieu nérales ne n'en a nullement besoin : sa connoissance in- sont nécessaifinie comprend tous les individus, & il ne lui que notre esest pas plus disficile de penser à tous en même prit est bornée temps, que de penser à un seul. Pour nous, la capacité de notre esprit est remplie, nonseulement lorsque nous ne pensons qu'à un objet, mais même lorsque nous ne le considérons que par que que endroit. C'est pourquois nous sommes obligés, lorsque nous voulons mettre de l'ordre dans nos pensées, de distribuer les choses en différentes classes.

C'est donc parce que notre intelligence est La maniere de bornée, que nous faisons des abstractions & nous en servir que nous généralisons. Mais si dans les abstrac-supplée à la tions & dans les idées générales, on se con-neure espris. duit avec méthode, l'ordre suppléera à la limitation de l'esprit. En esset, que ne doit-on pas à l'analyse? C'est elle qui pénétre dans les détails des sciences: elle montre les rapports:

elle découvre les principes généraux : & c'est par elle que l'esprit s'éleve au - dessus des sens, & paroît penser sans leur secours. Or, analyser c'est décomposer, séparer; c'est-à-dire, abstraire.

Locke croit que les bêtes ne font point Les bêtes ont des idées abs. d'abstractions, parce qu'il ne voit qu'une per-graites. fection dans le pouvoir que nous avons d'en former: mais cette faculté est un désaut dans son principe. D'ailleurs, pour abstraire, il suffit d'avoir des sens.

De quel segénérales sont à l'esprit.

Les bêtes ont donc des idées abstraites, & cours les idées même des idées générales: mais dans l'impuissance où elles sont de se faire une langue, elles n'ont pas ces expressions abrégées, qui multiplient nos idées à l'infini. Le langage est à l'esprit ce que la statique est au corps : il ajoute à ses forces. L'entendement a ses leviers: avec leur secours il suit, il suspend, il hâte, il soumet la nature; & s'il sait de grandes choses, c'est moins par les forces qui lui sont propres que par l'art d'employer des forces étrangeres.

> L'usage de ces forces commence avec les idées sommaires. C'est par ces idées que l'esprit prend fon essor, qu'il s'éleve, qu'il plane,

qu'il redescend, pour s'élever plus haut encore: c'est par elles, qu'il dispose de ce qu'il connoît pour arriver à ce qu'il ne connoît pas: enfin c'est par elles seules, qu'il peut mettre de l'ordre dans ses connoissances. Les idées générales sont précisément dans la mémoire, ce que sont dans un cabinet d'histoire naturelle des tablettes numérotées, sur lesquelles tout est rangé suivant l'ordre des matieres.

Cependant si, comme nous l'avons dit, la Oncstrembé nécessité de ces idées vient de la limitation de dans l'estreur notre esprit; & si ce n'est qu'à force de mé-deles prendre thode que nous pouvons suppléer à cette limitation, il est à craindre qu'elles ne nous entraînent dans bien des erreurs. Il en est une où les philosophes sont tombés à ce sujet : & elle a eu de grandes suites : ils ont réalisé toutes leurs abstractions, où les ont regardées comme des êtres qui ont une existence réelle indépendamment de celle des choses (\*). Voici

<sup>(\*)</sup> Au commencement du douzieme siecle les Péripatériciens formerent deux branches; celle des Nominaux & celle des Réalistes. Ceux - ci sourenoient que les notions générales que l'école appelle nature universelle, relations, formalités & autres, sont des réalités distinctes des choses. Ceux-là au contraire pensoient qu'elles ne sont que des

je pense ce qui a donné lieu à une opinion aussi absurde.

Cause de serte

Toutes nos premieres idées ont été particulieres: c'étoient certaines sensations que nous regardions comme des modifications de notre être, ou comme les qualités des objets, auxquels nous les rapportons. Or, toutes ces idées présentent une vraie réalité, puisqu'elles ne sont proprement que tel ou tel être modifié de telle ou telle maniere. Nous ne saurions, par exemple, rien appercevoir en nous, que nous ne regardions comme à nous, comme appartenant à notre être, ou comme étant notre être de telle ou telle façon: mais parce que notre esprit est trop borné pour réstéchir en même temps sur un grand nombre de modifications,

noms, par où on exprime différentes manieres de concevoir; & ils s'appuyoient sut ce principe, que la nature ne
fait rien en vain. C'étoit soutenir une bonne these, par
une assez mauvaise raison; car c'étoit convenir que ces
réalités étoient possibles, & que pour les faire exister, il
ne falloit que leur trouver quelque utilité. Cependant ce
principe étoit appellé le rasoir des Nominaux. La dispute
entre ces deux sectes sut si vive, qu'on en vint aux mains
en Allemagne, & qu'en France Louis XI crut devoir défendre la lesture des livres des Nominaux. Ainsi l'autorité
sévit contre ceux qui avoient raison: l'autorité ne raison,
ne pas.

il prend l'une après l'autre celles qu'il voit dans un objet : il les sépare par conséquent de leur être, il leur ôte toute leur réalité. Cependant on ne peut pas réfléchir sur rien; car ce seroit proprement ne pas réfléchir. Comment donc ces modifications prises d'une maniere abstraire, séparément de l'être auquel elles appartiennent, & auquel elles ne participent qu'autant qu'elles y sont rensermées, deviendroient-elles l'objet de l'esprit? C'est qu'il continue de les regarder comme des êtres. Accoutumé, toutes les fois qu'il les considére dans leur objet, à les appercevoir avec une réalité, dont pour lors elles ne sont pas distinctes; il leur conserve, autant qu'il peut, cette même réalité dans le temps qu'il les distingue de leur sujet. Il se contredit : d'un côté il envisage ces modifications sans aucun rapport à leur être, & elles ne sont plus rien; d'un autre côté, parce que le néant ne peut se saisir, il les regarde comme quelque chose, & continue de leur attribuer cette même réalité avec laquelle il les a d'abord apperçues, quoiqu'elle ne puisse plus leur convenir. En un mot, ces abstractions, quand elles n'étoient que des idées particulieres, se sont liées avec l'idée de l'être, & cette liaison subsiste.

Quelque viciense que soit cette contradiction, elle est néanmoins nécessaire. Car si l'es-

prit est trop limité pour embrasser tout-à-la fois un être & ses modifications, il faudra bien qu'il les distingue, en formant des idées abstraites; &, quoique par là, les modificarions perdent toute la réalité qu'elles avoient, il faudra bien encore qu'il leur en suppose, parcequ'autrement il n'on pourroit jamais faire l'obe jet de sa réflexion.

C'est cette nécessité qui est cause que bien des philosophes n'ont pas soupçonné que la, réalité des idées abstraites fût l'ouvrage de l'imagination. Ils ont vu que nous étions forcés à consi lérer ces idées comme quelque chose de réel, ils s'en sont tenus là; & n'étant pas remontés à la cause qui nous les fait appercevoir sous cette fausse apparence, ils ont conclu qu'elles sont en effet des êtres.

Comment on

On a donc réalisé toutes ces notions; mais 2 multiplié plus ou moins selon que les choses dont ces êtres ima- elles sont des idées partielles, paroissent avoir plus ou moins de réaliré. Les idées des modifications ont participé à moins de degrés d'êtres que celles des substances; & celles des substances finies en ont encore eu moins que celle de l'être infini (\*).

<sup>(\*)</sup> Discartes lui - même raisonne de la sorte. Med.

Ces idées réalisées de la sorte ont été d'une comment on fécondité merveilleuse. C'est à elle que nous a cru connoi-tre parce modevons l'heureuse découverte des qualités occul- yen les essentes, des formes substantielles, des especes inten- ess des choses. zionnelles; ou pour ne parler que de ce qui est commun aux modernes, c'est à elle que nous devons ces genres, ces especes, ces essences & ces différences, qui sont tout autant d'êtres qui vont se placer dans chaque substance, pour la déterminer à être ce qu'elle est. Lorsque les philosophes se servent de ces mots, être, substance, essence, genre, espece; il ne faut pas s'imaginer qu'ils n'entendent que certaines collections d'idées simples qui nous viennent par sensation & par réflexion : ils veulent pénétrer plus avant, & voir dans chacun d'eux des réalités spécifiques. Si même nous descendons dans un plus grand détail, & que nous passions en revue les noms des substances, corps, animal, homme, métal, or, argent, &c. tous dévoilent aux yeux des philosophes des êtres cachés au reste des hommes.

Une preuve qu'ils regardent ces mots comme signe de quelque réalité, c'est que, quoique une substance ait souffert quelqu'altération, ils ne laissent pas de demander, si elle appartient encore à la même espece, à laquelle elle se rapportoit avant ce changement : question qui

deviendroit superflue, s'ils mettoient les notions des substances & celles de leurs especes dans différentes collections d'idées simples. Lorsqu'ils demandent, si de la glace & de la neige sont de l'eau; si un fœtus monstrueux est un homme; si Dieu, les esprits, les corps, ou même le vuide sont des substances : il est évident que la question n'est pas, si ces choses conviennent avec les idées simples, rassemblées sous ces mots, eau, homme, substance: elle se résoudroit d'elle-même. Il s'agit de savoir si ces choses renferment certaines essences, certaines réalités qu'on suppose que ces mots, eau, homme, substance signifient; & comme on ne sait ce qu'on veut dire, on dispute & on ne résout rien.

Comment on Ce préjugé a fait imaginer à tous les phiactu pouvoir los ophes qu'il faut définir les substances par la
définitions différence la plus prochaine & la plus propre
des substances à en expliquer la nature. Mais nous sommes
encore à attendre d'eux un exemple de ces
fortes de définitions. Elles seront toujours défectueuses par l'impuissance où ils sont de connoître les essences, impuissance dont ils ne se
doutent pas, parce qu'ils se préviennent pour
des idées abstraites qu'ils réalisent, & qu'ils
prennent ensuite pour l'essence même des
choses.

L'abus des notions abstraites réalisées se On a réaliste montre encore bien visiblement, lorsque les jusqu'au philosophes, non contents d'expliquer à leur maniere la nature de ce qui est, ont voulu expliquer la nature de ce qui n'est pas. On les a vu parler des créatures purement possibles, comme des créatures existantes, & tout réaliser, jusqu'au néant d'où elles sont sorties. Où étoient les créatures, a-t-on demandé, avant que Dieu les eût créées? La réponse est facile: car c'est demander où elles étoient avant qu'elles sussent quoi, ce me semble, il sustitute qu'elles n'étoient nulle part.

L'idée des créatures possibles n'est qu'une abstraction réalisée que nous avons formée, en cessant de penser à l'existence des choses, pour ne penser qu'aux autres qualités que nous leur connoissons. Nous avons pensé à l'étendue, à la figure, au mouvement & au repos des corps, & nous avons cessé de penser à leur existence. Voilà comment nous nous sonmes fait l'idée des corps possibles : idée qui leur sôte toute leur réalité, puisqu'elle les suppose dans le néant; & qui, par une contradiction évidente, la leur conserve, puisqu'elle nous les représente comme quelque chose d'étendu, de figuré, &c.

Les philosophes n'appercevant pas cette contradiction, n'ont pris cette idée que par ce dernier endroit. En conséquence ils ont donné à ce qui n'est point, les réalités de ce qui existe: & quelques-uns ont cru résoudre d'une maniere sensible les questions les plus épineuses de la création.

On a réalifé les facultés de ,, l'aine , ce qui a donnélieu à <sup>33</sup> des questions ,, sutiles.

Je crains, dit Locke, que la maniere dont on parle des facultés de l'ame, n'ait fait venir à plusieurs personnes l'idée confuse d'autant d'agents qui existent distinctement en nous, qui ont dissérentes fonctions, & dissérents pouvoirs, qui commandent, obéissent & exécutent diverses choses, comme autant d'êtres distincts, ce qui a produit quantité de vaines disputes, de discours obscurs & pleins d'incertitude sur les questions qui se rapportent à ces dissérents pouvoirs de l'ame.

Cette crainte est digne d'un sage philosophe; car pourquoi agiteroit - on comme des questions sort importantes: si le jugement appartient à l'entendement ou à la volonté; s'ils sont l'un & l'autre également actifs ou également libres, si la volonté est capable de connoissance, ou si ce n'est qu'une faculté aveugle; si ensin elle commande à l'entendement, ou si

celui-ci la guide & la détermine? Si par entendement & volonté les philosophes ne vouloient exprimer que l'ame envisagée par rapport à certains actes qu'elle produit, ou peut produire; il est évident que le jugement, l'activité & la liberté appartiendroient à l'entendement, ou ne lui appartiendroient pas, selon, qu'en parlant de cette faculté, on considéreroit plus ou moins de ces actes. Il en est de même de la volonté. Il suffit, dans ces sortes de cas, d'expliquer les termes, en déterminant par des analyses exactes les notions qu'on se fait des choses. Mais les philosophes ayant été obligés de se représenter l'ame par des abstractions, ils en ont multiplié l'être; & l'entendement & la volonté ont subi le sort de toutes les notions abstraites. Ceux mêmes, tels que les Cartésiens, qui ont remarqué expressément que ce ne sont point là des êtres distingués de l'ame, ont agité toutes les questions que je viens de rapporter. Ils ont donc réalise ces notions abstraites contre leur intention, & sans s'en appercevoir. C'est qu'ignorant la maniere de les analyser, ils étoient incapables d'en connoître les défauts; &, par conséquent, de s'en servir avec toutes les précautions nécessaires.

Les abstractions sont donc souvent des fan-

tômes que les philosophes prennent pour les choses mêmes. Ce qu'ils ont écrit sur l'espace & sur la durée en est encore un exem-

L'espace pur n'est qu'une abstraction. La

tions réalifées marque à laquelle on ne peut méconnoître ces ont fait rai-fortes d'idées, c'est qu'on ne peut les appersur l'espace, cevoir que par différentes suppositions. Comme elles font parties de quelque notion complexe, l'esprit ne sauroit les former, qu'en cellant de penser aux autres idées partielles, auxquelles elles sont unies. C'est à quoi les suppositions l'engagent, quoique d'une maniere artificieuse. Lorsqu'on dit, supposez un corps anéanti, & conservez ceux qui l'environnent dans la même distance où ils étoient, au lieu d'en conclure l'existence de l'espace pur, nous en devrions seulement inférer, que nous pouvons continuer de considérer l'étendue, dans le temps que nous ne considérons plus les autres idées partielles que nous avons du corps. C'est tout ce que peut cette supposition, & celles qui lui ressemblent. Mais de ce que nous pouvons diviser de la sorte nos notions, il ne s'ensuit pas qu'il y ait dans la nature des êtres qui répondeut à chacune de nos idées partielles. Il est à craindre que ce ne soit ici qu'un effet de l'imagination, qui ayant feint qu'un corps est

est anéanti, est obligée de feindre un espace entre les corps environnants : il se peut qu'elle ne se fasse une idée abstraite d'espace que parce qu'elle conserve l'étendue même des corps, qu'elle suppose rentrés dans le néant. Ce n'est pas que je prétende que cet espace n'existe pas : je veux seulement dire que l'idée, que nous nous en formons, n'en démontre pas l'existence.

Il en est de même de l'idée de la durée. Ce &surladurée n'est qu'une abstraction : c'est d'après la succession de nos idées, que nous nous représentons la durée des choses, qui sont hors de nous. Tout prouve donc que nous ne connoissons ni la nature de l'espace, ni celle de la durée. Mais le grand défaut des abstractions réalisées, c'est de nous perfuader que nous n'ignorons rien.

Je ne sais si après ce que je viens de dire, Pourquoi on pourra enfin abandonner toutes ces abstrac- nous sommes tions réalisées: plusieurs raisons me sont ap-portés à réalise préhender le contraire. 1.9 Il faut se souvenir tractions, que nous avons dit que les noms des substances tiennent dans notre esprit la place que les sujets occupent hors de nous : ils y sont le lien & le soutien des idées simples, comme au dehors les sujers le sont des qualités. Voilà Tom. IV.

pourquoi nous sommes toujours tentés de les rapporter à ce sujet & de nous imaginer qu'ils en expriment la réalité même.

En second lieu je remarquerai que nous pouvons connoître toutes les idées simples qui entrent dans les notions que nous formons sans modele. Or l'essence d'une chose étant, selon les philosophes, ce qui la constitue ce qu'elle est, c'est une conséquence que nous puissions dans ces occasions avoir des idées des essences: aussi leur avons-nous donné des noms. Par exemple, celui de justice signifie l'essence du juste, celui de sagesse l'essence du sage, &c. C'est peut-être là une des raisons qui ont sait croire aux scholastiques que pour avoir des noms qui exprimassent les essences des substances, ils n'avoient qu'à suivre l'analogie du langage; & ils ont fait les mots de corporéité, d'animalité & d'humanité, pour désigner les essences, du corps, de l'animal & de l'homme. Ces termes leur étant devenus familiers, il est bien difficile de leur persuader qu'ils sont vuides de fens.

En troisieme lieu, il n'y a que deux moyens de se servir des mots: s'en servir après avoir sixé dans son esprit toutes les idées simples qu'ils doivent signifier, ou seulement après les avoir supposés signes de la réalité même des choses. Le premier moyen est, pour l'ordinaire, embatrassant, parce que l'usage n'est pas toujours assez décidé. Les hommes voyant les choses différemment, selon l'expérience qu'ils ont acquise, il est disficile qu'ils s'accordent sur le nombre & sur la qualité des idées de bien des noms. D'ailleurs, lorsque cet accord se rencontre, il n'est pas toujours aisé de saisir dans sa juste étendue le sens d'un terme : pour cela il faudroit du temps, de l'expérience & de la réflexion. Il est bien plus commode de supposer dans les choses une réalité dont on regarde les mots comme les véritables fignes : d'entendre par ces mots, homme, animal, &c. une entité qui détermine & distingue ces choses, que de faire attention à toutes les idées simples qui peuvent leur appartenir. Cette voie satisfait tout-à-la-fois notre impatience & notre curiosité. Peut-être y a-t-il peu de personnes, même parmi celles qui ont le plus travaillé à se défaire de leurs préjugés, qui ne sentent quelque penchant à rapporter tous les noms des substances à des réalités inconnues. Cela paroît même dans des cas où il est facile d'éviter l'erreur, parce que nous savons bien que les idées que nous réalisons, ne sont pas de véritables êtres, je veux parler des êtres moraux, tels que la gloire, la guerre, la renom-

mée, auxquels nous n'avons donné la dénomination d'être, que parce que dans les difcours les plus sérieux, comme dans les conversations les plus familieres, nous les imaginons sous cette idée.

Il n'en résul-

C'est-là certainement une grande source te que des et- d'erreurs. Il suffit d'avoir supposé que les mots reurs & un répondent à la réalité des choses, pour les nous prenons confondre avec elles, & pour conclure qu'ils pour science. en expliquent parsaitement la nature. Voilà pourquoi celui qui fait une question, & qui s'informe ce que c'est que tel ou tel corps, croit, comme Locke le remarque, demander quelque chose de plus qu'un nom, & que celui qui lui répond, c'est du fer, croit aussi lui apprendre quelque chose de plus. Mais avec un tel jargon, il n'y a point d'opinion quelque inintelligible qu'elle puisse être, qui ne se soutienne: il ne faut plus s'étonner de la vogue des différentes sectes.

Il est donc bien important de ne pas réa-D'où il arrive qu'on ne peut liser nos abstractions. Pour éviter cet inconpas expliquer vénient, je ne connois qu'un moyen, c'est plus simples de savoir développer dès l'origine la génération de toutes nos notions abstraites. Ce moyen a été inconnu aux philosophes, & c'est en vain qu'ils ont tâché d'y suppléer par des

définitions. La cause de leur ignorance à cet égard, c'est le préjugé où ils ont toujours été, qu'il falloit commencer par les idées générales: car, lorsqu'on s'est désendu de commencer par les particulieres, il n'est pas possible d'expliquer les plus abstraites qui en tirent leur origine. En voici un exemple.

Après avoir défini l'impossible, par ce qui Exemple de implique contradiction (\*); le possible, par ce ce jargon. qui ne l'implique pas; & l'être par ce qui peut exister, on n'a pas su donner d'autre définition de l'existence, sinon qu'elle est le complément de la possibilité. Mais je demande si cette définition présente quelque idée, & si l'on ne seroit pas en droit de jeter sur elle le ridicule qu'on a donné à quelques-unes de celles d'Aristote.

Si le possible est ce qui n'implique pas contradiction, la possibilité est la non implication de contradiction. L'existence est donc le conplément de la non implication de contradiction. Quel langage! en observant mieux l'ordre naturel des idées, on auroit vu que la notion de la possibilité ne se forme que d'après celle de l'existence.

<sup>. (\*)</sup> Wolf.

Je pense qu'on n'adopte ces sortes de définitions, que parce que, connoissant d'ailleurs la chose définie, on n'y regarde pas de si près. L'esprit qui est frappé de quelque clarté, la leur attribue, & ne s'apperçoit pas qu'elles sont inintelligibles. Cet exemple fait voir combien il est important de substituer toujours des analyses aux définitions des philosophes. Je crois même qu'on devroit porter le scrupule jusqu'à éviter de se servir des expressions dont ils paroissent le plus jaloux. L'abus en est devenu si familier, qu'il est difficile, quelque soin qu'on se donne, qu'elles ne fassent mal saisir une pensée au commun des lecteurs, Locke en est un exemple. Il est vrai qu'il n'en fait pour l'ordinaire que des applications fort justes: mais on l'entendroit dans bien des endroits avec plus de facilité, s'il les avoit entiérement bannies de son style. Je n'en juge au reste que par la traduction,

Ces détails font voir quelle est l'influence des idées abstraites. Si leurs désauts ignorés ont fort obscurci toute la métaphysique: aujourd'hui qu'ils sont connus, il ne tiendra qu'à nous d'y remédier.





## CHAPITRE IX.

Des principes généraux & de la synthese.

troduit de bonne heure l'usage des propositions propositions générales. On ne put être long-temps sans générales ontété régardées s'appercevoir, qu'étant le résultat de plu-comme des controlles s'appercevoir. sieurs connoissances particulieres, elles sont principes propropres à soulager la mémoire, & à donner re à des déde la précision au discours. Mais elles dé-couvertes. générerent bientôt en abus, & donnerent lieu à une maniere de raisonner sort imparfaite. En voici la raison.

Les premieres découvertes dans les sciences ont été si simples & si faciles, que les hommes les ont faites sans le secours d'aucune méthode. Ils ne purent même imaginer des regles, qu'après avoir déja fait des progrès, qui les ayant mis dans la situation de remarquer com-

ment ils étoient arrivés à quelques vérités; leur firent connoître comment ils pouvoient parvenir à d'autres. Ainsi ceux qui firent les premieres découvertes, ne purent montrer quelle route il falloit prendre pour les suivre, puisqu'eux - mêmes ils ne savoient pas encore quelle route ils avoient tenue. Il ne resta d'autres moyens pour en montrer la certitude, que de faire voir qu'elles s'accordoient avec les propositions générales que personne ne révoquoit en doute. Cela sit croire que ces propositions étoient la vraie source de nos connoissances. On leur donna en conséquence le nom de principe: & ce fut un préjugé généralement reçu, & qui l'est encore, qu'on ne doit raisonner que par principes (\*). Ceux qui découvrirent de nouvelles vérités, crurent, pour donner une plus grande idée de leur pénétration, devoir faire un mystere de la méthode qu'ils avoient suivie. Ils se contenterent de les exposer par le moyen des principes généralement adoptés; & le préjugé reçu s'accré-

<sup>(\*)</sup> Je n'entends point ici par principes des observations constrmées par l'expérience. Je prends ce mot dans le sens ordinaire aux philosophes, qui appellent principes les propositions générales & abstraires sur lesquelles ils bâtissent leurs systèmes.

dirant de plus en plus, fit naître des systèmes sans nombre.

L'inutilité & l'abus des principes paroît sur- L'inutilité & tout dans la synthese : méthode où il sem-l'abus de ces ble qu'il soit désendu à la vérité de paroî-principes patre qu'elle n'ait été précédée d'un grand tout dans la nombre d'axiomes, de définitions & d'autres synthese. propositions prétendues fécondes. L'évidence des démonstrations mathématiques, & l'approbation que tous les savants donnent à cette maniere de raisonner, suffiroient pour perfuader que je n'avance qu'un paradoxe infoutenable. Mais il n'est pas dissicile de saire voir que ce n'est point à la méthode synthétique que les mathématiques doivent leur certitude. En effet, si cette science avoit été susceptible d'autant d'erreurs, d'obscurités & d'équivoques que la métaphysique, la fynthese auroit été tout-à-fait propre à les entretenir & à les multiplier de plus en plus; & si les idées des mathématiciens sont exactes, c'est qu'elles sont l'ouvrage de l'analyse. La méthode que je blâme, peu propre à corriger un principe vague, une notion mal détérminée, laisse subsister tous les vices d'un raisonnement, ou les cache sous les apparences d'un grand ordre, qui est aussi superflu qu'il est sec & rebutant. Je renvoie pour s'en

convaincre aux ouvrages de méthaphysique de morale & de théologie, où l'on a voulu s'en servir (\*).

Ces principes

Il suffit de considérer qu'une proposition ne peuvent générale n'est que le resultat de nos connoisconduire à au fances particulieres, pour s'appercevoir qu'elle ne peut nous faire descendre qu'aux connoissances qui nous ont élevés jusqu'à elle, ou qu'à celles qui auroient également pu nous en frayer le chemin. Par conséquent, bien loin d'en être le principe, elle suppose qu'elles sont toutes connues par d'autres moyens, ou que du moins elles peuvent l'être. En esset, pour exposer la vérité avec l'étalage des principes que demande la synthese, il est évident qu'il

<sup>(\*)</sup> Descartes, par exemple, a-t-il répandu plus de jour sur ses méditations métaphysiques, quand il a voulu les démontrer selon les regles de cette méthode? peut-on trouver de plus mauvaises démonstrations que celles de Spinosa? Je pourrois encore citer Mallebranche, qui s'est quelquefois servi de la synthese: Arnaud qui en a fait usage dans un assez mauvais traité sur les idées & ailleurs; l'auteur de l'Action de Dieu sur les créatures, & plusieurs autres. On diroit que ces écrivains se sont imaginés que pour démontrer géométriquement, ce soit assez de meitre dans un certain ordre les différentes parties d'un raisonnement, sous les titres d'axiomes, de définitions, de démandes, &c.

faut déja en avoir connoissance. Cette méthode propre tout au plus à démontrer d'une maniere fort abstraite des choses qu'on pourroit prouver d'une maniere bien plus simple, éclaire d'autant moins l'esprit, qu'elle cache la route qui conduit aux découvertes. Il est même à craindre qu'elle n'en impose, en donnant de l'apparence aux paradoxes les plus faux; parce qu'avec des propositions détachées & souvent fort éloignées les unes des autres, il est aisé de prouver tout ce qu'on veut, sans qu'il soit facile d'appercevoir par où un raisonnement péche: on en peut trouver des exemples en métaphysique. Enfin elle n'abrége pas, comme on se l'imagine communément; car il n'y a point d'auteurs qui tombent dans des redites plus fréquentes, & dans des détails plus inutiles que ceux qui s'en servent.

Il me semble, par exemple, qu'il suffit de Ilsdonnens réfléchir sur la maniere dont on se fait l'idée lieu à des déd'un tout & d'une partie, pour voir évi-monstrations frivoles. demment que le tout est plus grand que sa partie. Cependant plusieurs géometres modernes, après avoir blâmé Euclide, parce qu'il a négligé de démontrer ces sortes de propositions, entreprennent d'y suppléer. En ef-fet, la synthese est trop scrupuleuse pour laisser rien sans preuve : voici comment un géo-

metre a la précaution de prouver que le tout est plus grand que sa partie.

Il établit d'abord pour définition, qu'un tout est plus grand, dont une partie est égale à à un autre tout; & pour axiome, que le même est égal à lui-même; c'est la seule proposition qu'il n'entreprend pas de démontrer. Ensuite il raisonne ainsi.

» Un tout, dont une partie est égale à un so autre tout, est plus grand que cet autre tout so (par la déf.); mais chaque partie d'un tout so est égale à un autre tout, c'est-à-dire, à elles même (par l'axiome); donc un tout est plus so grand que sa partie (\*).

J'avoue que ce raisonnement auroit besoin d'un commentaire pour être mis à ma portée.

<sup>(\*)</sup> Cette démonstration est tirée des éléments de machématiques de M. Wolf. La voici dans les termes de l'auteur §. 18. déf. majus est cujus pars alteri toti aqualis est; minus vero, quod parti alterius aquale. § 73. Axiom. idem est aquale sibimet ipsi. Théor. totum majus est sua parte. Demonstr. cujus pars alteri toti aqualis est id ipsum altero majus, (§. 18) Sed quælibet pars totius, hoc est, sibi ipsi æqualis ess. (§, 73.) Ergo totum qualibet sua majus ess.

Quoiqu'il en soit, il me paroît que la désinition n'est ni plus claire, ni plus évidente que le théorême, & que par conséquent elle ne sauroit servir à sa preuve. Cependant on donne cette démonstration pour exemple d'une analyse parfaite: car, dit-on, elle est rensermée dans un syllogisme, dont une prémisse est une desinition, & l'autre une proposition identique; ce qui est le signe d'une analyse parfaite.

Si c'est-là tout le secret de l'analyse, on conviendra que c'est une méthode bien frivole. Les géometres en ont une meilleure. Les progrès qu'ils ont faits, suffiroient pour le prouver. Peut-être même leur analyse ne paroîtelle si éloignée de pouvoir être employée dans les autres sciences, que parce que les signes en sont particuliers à la géométrie. Quoiqu'il en soit, il n'y a qu'une bonne maniere de raisonner: celle qui commence par décomposer, afin de montrer dans une gradation simple la génération des idées que nous nous faisons. Ennemie des notions vagues, & de tout ce qui peut être contraire à l'exactitude & à la précision, ce n'est point à l'aide des maximes générales & des définitions de mot, qu'elle cherche la vérité, c'est avec le secours du calcul: elle ajoute, elle soustrait, &

elle tend, s'il est possible, à épuiser les combinaifons.

Quant aux principes généraux, ce ne sont ne l'usage que des résultats, qui penvent tout au plus eu'on doit fai-servir à marquer les principaux endroits par pes généraux su on a passé. Ainsi que le fil du labyrinthe, inutiles quand nous voulons aller en avant, ils ne font que faciliter les moyens de revenir sur nos pas. S'ils sont propres à soulager la mémoire & à abréger les disputes, en indiquant briévement les vérités dont on convient de part & d'autre, ils deviennent ordinairement h vagues, que, si on n'en use avec précaution,

> d'acquérir des connoissances est donc de remonter à l'origine de nos idées, d'en suivre la génération, & de les comparer sous tous les rapports possibles, c'est-à-dire de décomposer & composer méthodiquement ce que

> ils multiplient les disputes & les font dégénérer en pures questions de mot. Le seul moyen

j'appelle analyser.

Pour arriver à composer.

Il est vrai qu'on fait ordinairement deux des découver-méthodes de ce que je renferme en une seule. tes, il faut dé. On veur que l'analyse ne soit que ce qu'elle signifie littéralement, une décomposition; & on fait de l'art de composer une méthode à part, à laquelle on donne le nom de synthese.

En distinguant l'analyse & la synthese, on donne lieu de croire qu'il est libre de choi-sir entre elles. Voilà pourquoi tant de philosophes entreprennent d'expliquer la composition & la génération des choses qu'ils n'ont jamais décomposées; & c'est la source de quantité de mauvais syssèmes. Que penteroiton d'un homme qui, sans démonter, sans même ouvrir une montre, dont il ne connoîtroit point les resforts, établiroit des principes généraux pour en expliquer le méchanisme? Telle est cependant la conduite de ceux qui se bornent uniquement à la synthese. Il est donc certain qu'on ne fait des progrès dans la recherche de la vérité, qu'autant que l'art de composer & celui de décomposer se réunissent dans une même méthode. Il faut les connoître tous deux également, & faire continuellement usage de l'un & de l'autre.

Le syllogisme est le grand instrument de la Abus des sylsynthese. Sur le principe que deux choses égales logismes. à une troisseme sont égales entre elles, les logiciens ont imaginé des idées qu'ils appellent moyennes; & comparant séparément à la même idée moyenne deux idées, dont ils veulent démontrer le rapport, ils font deux propositions, & ils tirent une conclusion qui énonce ce rapport. Tel est l'artifice du syllogisme : mais c'est

faire consister le raisonnement dans la forme du discours, plutôt que dans le développement des idées. Voici un exemple, tel qu'ils en donnent eux-mêmes:

Les méchants méritent d'être punis.

Or, les voleurs sont méchants;

Donc les voleurs méritent d'être punis.

Méchants est l'idée moyenne qui convient dans une proposition à méritent d'être punis, & dans l'autre à voleurs; & les voleurs méritent d'être punis est la conclusion.

Rien n'est plus frivole que cette méthode; car il sussit de décomposer l'idée de voleur, & celle d'un homme qui mérite d'être puni, pour découvrir une identité entre l'une & l'autre. Dès-lors il est démontré que le voleur mérite punition. Il importe peu de la forme que je donne à mon raisonnement: toute la force de la démonstration est dans l'identité, que la décomposition des idées rend sensible.

Il ne sauroit y avoir d'inconvénient à décomposer des idées & à les comparer partie par partie; il est même évident que c'est l'anique moyen

moyen d'en découvrir les rapports. La géométrie ne connoît pas d'autre méthode : elle ne mesure qu'en décomposant, & les idées moyennes, dont les logiciens font tant d'usage, ne sont qu'une source d'abus.

On dit communément qu'il faut avoir des Comment on principes. On a raison; mais je me trompe doit se faire fort, ou la plupart de ceux qui répétent cette des principoss maxime, ne savent guere ce qu'ils exigent. Il me paroît même que nous ne comptons pour principes, que ceux que nous avons nous-mêmes adoptés; & en conséquence nous accusons les autres d'en manquer, quand ils refusent de les recevoir. Si l'on entend par principes des propositions générales qu'on peut au besoin appliquer à des cas particuliers, qui est-ce qui n'en a pas? mais aussi quel mérite y a-t-il à en avoir? Ce sont des maximes vagues, dont rien n'apprend à faire de justes applications. Dire d'un homme qu'il a de pareils principes, c'est faire connoître qu'il est incapable d'avoir des idées nettes de ce qu'il pense. Si l'on doit donc avoir des principes, ce n'est pas qu'il faille commencer par-là, pour descendre ensuite à des connoissances moins générales; mais c'est qu'il faut avoir bien étudié les vérités particulieres, & s'être élevé d'abstraction en abstraction, & par une suite d'analyses just Tom. IV.

qu'aux propositions universelles. Ces sortes de principes sont naturellement déterminés pat les connoilsances particulieres qui y ont conduit; on en voit toute l'étendue, & l'on peut s'assurer de s'en servir toujours avec exactitude. Dire qu'un homme a de pareils principes, c'est donner à entendre qu'il connoît purfaitement les arts & les sciences dont il fait son objet, & qu'il apporte par-tout de la netteté & de la précision.





## CHAPITRE X.

Des propositions identiques & des propositions instructives, ou des définitions de mot & des définitions de chose.

raux font un système de toutes nos connoises généraux font un système de toutes nos connoises observé nos fances: c'est le résultat, l'expression abrégée connoissances de nos découvertes: c'est un sommaire qui dans les principes générarque entre nos idées une liaison plus ou raux, il les moins sensible, à proportion que nous avons fant observer dans les proétudié avec plus ou moins de méthode.

Si nous descendons dans le détail, nous trouvons chaque connoissance exprimée par une proposition, & chaque proposition exprimée par des mots dont la signification dois être déterminée. Après avoir parlé des idées abstraites & des principes généraux, il est H.

donc naturel de traiter des propositions & des désinitons.

Si une proposition identique est, comme stronvaicest on le dit, celle où la même idée est affirmée une proposition d'elle-même, toute vérité est une proposition identique. En esset cette proposition, l'or est jaune, pesant, sustible, &c. n'est vraie, que, parce que je me suis formé de l'or une idée complexe qui renserme toutes ces qualités. Si, par conséquent, nous substituons l'idée complexe au nom de la chose, nous aurons cette proposition: ce qui est jaune, pesant, sussible, est jaune, pesant, sussible.

En un mot, une proposition n'est que le développement d'une idée complexe en tout ou en partie. Elle ne fait donc qu'énoncer ce qu'on suppose déja rensermé dans cette idée : elle se borne donc à affirmer que le même est le même.

Cela est sur-tout sensible dans cette proposition & se se semblables: deux & deux sont quatre. On le remarqueroit encore dans toutes les propositions de géométrie, si on les observoit dans l'ordre où elles naissent les unes des autres. La même idée est également affirmée d'elle-même dans les trois angles d'un triangle sont égaux à deux droits, & dans la demi-circonférence du cercle est égale à la demicirconférence du cercle.

Les sciences humaines ne sont-elles donc qu'un recueil de propositions frivoles? On l'a reproché aux mathématiques; mais ce reproche est sans fondement.

Un être pensant ne formeroit point de propolitions, s'il avoit toutes les connoissances, sans les avoir acquises, & si sa vue saississoit à la fois & distinctement toutes les idées & tous les rapports de ce qui est. Tel est Dieu: toute vérité est pour lui comme deux & deux font quatre, & rien sans doute n'est si frivole à ses yeux que cette science, dont nous enflons notre orgueil, quoiqu'elle soit bien propre à nous convaincre de notre foiblesse.

Un enfant qui apprend à compter, croit Comment faire une découverte, la premiere fois qu'il une proposi-remarque que deux & deux font quatre. Il ne tion identique peut être fe trompe pas; c'en est une pour lui. Voilà instructive. ce que nous fornmes.

Quoique toute proposition vraie soit en ellemême identique, elle ne doit pas le paroître à celui qui remarque pour la premiere fois le rapport des termes, dont elle est formée. C'est au contraire une proposition instructive, une découverte.

que pour un

Une proposition peut être tion, instuctie identique pour vous & instructive pour moi. prit, peut n'ê- Le blanc est blanc, est identique pour tout le tre qu'identi monde, & n'apprend rien à personne. Les trois angles d'un triangle sont égaux à deux droits, ne peut être identique que pour un géometre.

> Ce n'est donc point en elle-même, qu'il faut considérer une proposition, pour dé-terminer si elle est identique ou instruc-tive; mais c'est par rapport à l'esprit qui en juge.

> Une intelligence d'un ordre supérieur pourroit à ce sujet regarder nos plus grands philosophes, comme nous regardons nous-mêmes les enfants : elle pourroit, par exemple, donner pour un des premiers axiomes de géométrie le quarré de l'hypoténuse est égal aux quarrés des deux autres côtés. Cependant que feroit-elle dans les sciences qu'elle se flatteroit d'avoir approfondies? un recueil de propositions, où elle diroit de mille manieres dif-

férentes le même est le même. Elle appercevroit au premier coup d'œil l'identité de toutes nos propolitions, parce que ses lumieres servient supérieures aux nôtres; & parce qu'il y auroit encore des ténebres pour elle, elle feroit des analyses pour faire des découvertes, c'est à dire, pour faire des propositions idenriques. Ce n'est qu'à des esprits bornés, qu'il appartient de créer des sciences.

Il y a deux raisons qui sont qu'une propo-pourquoi une stion identique en elle-même est instructive proposition, pour nous. La premiere, c'est que nous n'ac-soiet instructi. quérons que l'une après l'autre les idées par- ve pour nous. tielles, qui doivent entrer dans une notion complexe. Je vois de l'or, je connois qu'il est jaune; je le saiss, je sens qu'il est pesant; je le mets au feu, je découvre qu'il est fufible : d'autres expériences m'apprennent également qu'il est malléable, ductile, &c. Ainst quand je dis l'or est ductile, malléable, c'est la. même chose que si je disois : ce corps que je savois être jaune, pesant & fusible, est encore ductile & malléable.

La seconde raison est dans l'impuissance où nous sommes d'embrasser à la fois distinctement toutes les idées partielles, que nous avons renfermées dans une notion complexe.

Quand je prononce le mot or, par exemple; je me représente consusément certaines propriétés: mais ces propriétés passent distinctement devant mon esprit, toutes les fois que j'affirme que ce métal est jaune; qu'il est pefant, &c. & ces propositions sont instructives, parce qu'en les formant, je rapprends ce que l'expérience m'avoit découvert.

Pourquoil'ipropositions galcul.

L'identité des propositions nous échappe dentité des dans les sciences de calcul par une raison parechappe dans ticuliere aux méthodes que les mathématilessciences de ciens sont obligés de suivre : car s'ils marchent toujours surement, ils ne voient pas toujours où ils sont. Le fil qu'ils suivent, les conduit hors du labyrinthe; mais il ne suffit pas pour leur donner toujours une idée des lieux par où ils passent. Ils commencent par des vétités frivoles en apparence; cependant, quand on avance avec eux, les propositions deviennent instructives, & nous ne sommes plus capables d'en remarquer l'identité.

Comment on raphyfique.

En métaphysique les idées n'échappent jala saisstenmé-mais aux, esprits qui sont faits pour les saisir. C'est là que d'une seule & même idée on voit sensiblement naître tout un système. Tel est celui où nous avons démontré que la sensation devient successivement attention, mémoire,

comparaison, jugement, réflexion, &c. idée simple, complexe, sensible, intellectuelle, &c. il renferme une suite de propositions instructives par rapport à nous, mais toutes identiques en elles-mêmes; & chacun remarquera que cette maxime générale qui comprend tout ce système, les connoissances & les facultés humaines ne sont dans le principe que sensation, peut-être rendue par une expression plus abrégée, & tout-à-fait identique; car étant bien analysée, elle ne signifie autre chose, sinon que les sensations sont des sensations. Si nous pouvions dans toutes les sciences suivre également la génération des idées, & saisir par-tout le vrai système des choses, nous verrions d'une vérité naître toutes les autres, & nous trouverions l'expression abrégée de tout ce que nous saurions dans cette proposition identique, le même est le même.

Il y a trois sortes de définitions. L'une est Troissortes une proposition, qui explique la nature de la dedéfinitions. chose : les mathématiques & la morale en donnent des exemples. L'autre ne remonte pas jusqu'à la nature de la chose; mais parmi les propriétés connues, elle en saisit une d'où toutes les autres découlent. Telle est celle-ci, l'ame est un être capable de sensation. Ces sortes de définitions sont imparfaites : encore est-

il rare d'en pouvoir faire d'aussi bonnes. Car plus nous connoissons de propriétés dans un objet, plus il nous est difficile d'en decouvrir une qui soit le principe des autres. Il ne nous reste donc qu'à faire l'énumération de toutes ces propriétés, à décrire la chose comme nous la voyons; & c'est la derniere espece de définitions.

Toute définition de mot est en soi une dédéfinitions de finition de chose, & par conséquent une promot sont de position instructive. Mais c'est un estet des bornes de notre esprit, s'il y a des propositions instructives & des définitions de chose. Les analyses, par exemple, que j'ai faites des opérations de l'ame, sont des définitions de chose pour celui qui ne se connoît pas encore, & pour celui qui, se connoissant, ne peut pas saisir d'un même coup d'œil la génération de toutes nos facultés, c'est-à dire, pour tout le monde. Mais des esprits d'un ordre supérieur ne les regarderoient que comme des définitions de mots, propres à leur faire connoître l'usage des dissérents noms que nous donnons à la sensation. Il faut faire ici les mêmes raisonnements, que nous avons faits sur les propositions.

J'ai cru qu'il étoit utile, & qu'il suffisoit Recherches

d'apprécier la valeur des propositions & des dé-inutiles finitions; & j'ai négligé les détails où entrent logiciens. les logiciens. Qu'importe de savoir combien il y a de sortes de propositions & de syllogismes? Quel avantage retire-t-on de toutes ces regles, qu'on a imaginées pour les raisonne-ments? qu'on sache se faire des idées exactes, & on saura raisonner.







#### CHAPITRE XI.

De notre ignorance sur les idées de substance, de corps, d'espace, & de durée.

Les métaphysiciens font bien des efforts pour sonder la nature de ces choses : mais je crois devoir me borner à établir les idées que nous en formons. S'ils avoient commencé par cette étude, ils se seroient épargné bien des travaux.

Nous ne coa éprouve.

Nous nous connoissons par les sensations noissons le su- que nous éprouvons, ou par celles que nous fations que avons éprouvées & que la mémoire nous rapo par les sinsa-pelle. Mais quel est cet être, où nos sensations se succedent? Il est évident que nous ne l'appercevons point en lui-même : il ne se connoîtroit pas, s'il ne se sentoit jamais: il ne se connoît que comme quelque chose qui est dessous ses sensations : & en conséquence nous l'appellons substance.

Ces mêmes sensations deviennent les qua- No s ne conlités des objets sensibles, lorsque le sentiment noissons les de solidité nous oblige de les rapporter au-de-les qualités, hors, & d'en former ces dissérentes collected revêtissons. tions, auxquelles nous donnons le nom de corps. Nous nous représentons quelque chose pour les recevoir, quelque chose que nous imaginons encore dessous, & que par cette raison nous nommons encore substance. Mais dans le vrai nos sensations n'existent point hors de nous, elles ne sont qu'où nous sommes, & cette question qu'est-ce que la substance des corps, se réduit à celle-ci : qu'est-ce qui soutient nos sensations hors de nous, qu'est-ce qui les soutient où elles ne sont pas. Pour faire une question plus raisonnable, il faudroit demander, qu'y a-t-il hors de nous, quand nos sens nous font juger qu'il y a des qualités qui n'y sont pas? A quoi tout le monde devroit répondre : il y a certainement quelque chose; mais nous n'en connoissons pas la nature.

Ce n'est pas ce qu'on a fair. Chacun au contraire a voulu expliquer l'essence de la subs-

tance, comme s'il étoir possible d'appercevoir dans les objets autre chose, que nos sensations: par les apparences sous lesquelles les êtres se montrent à nous, on a voulu juger

de ce qu'ils sont en réalité; & les volumes se sont multipliés, parce qu'on n'a jamais tant de choses à dire, que lorsqu'on part d'un faux principe. Voilà pourquoi la métaphysique est souvent la plus frivole de toutes les sciences.

L'étendue & le mouve ment font menes, que tous les autres supposent.

Rien dans l'univers n'est visible pour nous : nous n'appercevons que les phénomenes prodeux phéno. duits par le concours de nos sensations.

> Tous ces phénomenes sont subordonnés. Le premier, celui que les autres supposent, c'est l'étendue. Car nos sensations ne nous représentent la figure, la situation, &c. que comme une étendue différemment modifiée. Le mouvement est le second : c'est lui qui paroît produire toutes les modifications de l'étendue. Enfin l'un & l'autre concourent à la génération de tout ce que nous appellons objets Sensibles.

Ces phénos choles.

Mais gardons-nous bien de penser que les menesne sont idées que nous avons de l'étendue & du moupas connoître vement, sont conformes à la réalité des choses. Quels que soient les sens, qui nous donnent ces idées, il ne nous est pas possible de passer de ce que nous sentons à ce qui est,

Cependant les philosophes ne se croient pas si bornés : ils agitent une infinité de ques- philosophes à tions sur l'étendue, sur le corps, sur la ma-cesujet. tiere, sur l'espace, sur la durée. Ils ne savent pas qu'ils n'ont que des sensations. Il est inutile d'examiner en détail tous ce qu'ils ont dit à ce sujet. On verra combien ils sont peu fondés dans leurs raisonnements, si on considére comment nous nous formons toutes ces idées.

Ainsi qu'une succession de sensations donne Idéequ'onse l'idée de durée, une coëxistence de sensations fait de la dudonne l'idée d'étendue, & nous avons plu-tée & de l'ésieurs sensations, qui peuvent également produire ces phénomenes. L'idée d'étendue, d'abord acquise par les sensations du toucher, peut encore être retracée par les sensations de la vue, & l'idée de durée peut vénir à nous par tous les sens.

Or, plus il y a de sensations différentes auxquelles nous pouvons devoir une idée, plus cette idée nous paroîtra indépendante de chaque espece de sensations en particulier : & bientôt nous serons portés à croire qu'elle est indépendante de toute sensation. Ainsi, parce que l'idée de durée subsiste également, lorsqu'on substitue aux sensations de la vue celles de l'odorat, à celles de l'odorat celles de

l'ouie, &c. on juge qu'on pourroit l'avoir sans la vue, sans l'odorat, sans l'ouie; on conclut précipitamment qu'on l'auroit encore, quand même on auroit été privé de tous les sens, & on ne doute pas qu'elle ne soit innée. Voilà pourquoi on a été si long-temps avant de remarquer que la durée n'est par rapport à nous que la succession de nos perceptions.

Le phénomene de l'étendue se conserve égat lement, quoique nos sensations varient. Le toucher le fait naître, la vue le reproduit, & la mémoire le retrace, parce qu'elle nous rappelle les sensations du toucher & de la vue. Nous paroissons donc sondés à le croire indépendant de chacune de ces causes en particulier. Mais on va plus loin : on croit que nous voyons l'étendue en elle-même, & cependant l'idée que nous en avons, n'est que la coexistence de plusieurs sensations que nous rapportons hors de nous.

Si nous comptons la folidité parmi ces senfations coexistentes, nous aurons l'idée de ce que nous appellons corps; si par une abstraction, nous retranchons la solidité, nous aurons l'idée de ce que nous appellons vuide, espace pénétrable; si considérant l'étendue solide, le corps, nous faisons abstraction de la variété des sensations, que produisent les différents sérents phénomenes des objets sensibles, nous aurons l'idée d'une mariere similaire dans toutes ses parties. Mais ces abstractions ne sont que décomposer nos sensations: elles n'y ajoutent rien, elles en retranchent au contraire, a ce qui reste n'est jamais qu'une partie de sensation.

Cependant les philosophes adoptent ces Jugement de abstractions ou les rejettent, & ils disputent pescartes se entr'eux comme s'il s'agissoit des premiers de Newton principes des choses. Si l'intérêt de Descartes est que toute étendue soit solide, celui de Newton est qu'il y ait un espace vuide; & c'en est assez pour que l'un fasse une abstraction que l'autre n'a pas voulu faire. Ce qui m'étonne, c'est que Locke prenne parti dans ces sortes de controverses. Ne devoit-il pas se borner à développer les idées qui en sont l'objet? Dans le système des idées originaites des sens, rien n'est si frivole que de rais sonner sur la nature des choses: nous ne devons étudier que les rapports qu'elles ont à nous. C'est tout ce que les sens peuvent nous apprendre.

Quand Locke dit (\*) » la durée est une Jugement de

<sup>(\*)</sup> Liv. 2. chap. 15; \$. 115

Locke sur la » commune mesure de tout ce qui existe, de » quelque nature qu'il soit; une mesure à laquelle toutes choses participent également » pendant leur existence.... Tout de même » que si toutes choses n'étoient qu'un seul » être ». Sur quoi fonde-t-il cette assertion? Vous ne connoissez, lui dirois-je, la durée que par la succession de vos pensées. Vous n'appercevez donc pas immédiatement la durée des choses, & vous n'en jugez que par la durée même de votre être pensant. Vous appliquez votre propre durée à tout ce qui est hors de vous, & vous imaginez par ce moyen une mesure commune & commensurable, inftants pour instants, à la durée de tout ce qui existe. N'est-ce donc pas là une abstraction que vous réalisez? Mais Locke oublie quelquefois ses principes.

La durée m'offre rien d'ablolu.

J'ai prouvé ailleurs que l'idée de durée ne nous offre rien d'absolu. En voici une nouvelle preuve.

Qu'un corps soit mu en rond avec une viresse qui surpasse l'activité de nos sens; nous ne verrons qu'un cercle parfait & entier. Mais donnons d'autres yeux à d'autres intelligences, elles verront ce corps passer successivement d'un point de l'espace à l'autre. Elles distingueront donc plusieurs instants, où nous

n'en pouvons remarquer qu'un seul. Par conséquent la présence d'une seule idée à notre esprit, ou un seul instant de norre durée coëxistera à plusieurs idées qui se succédent dans ces intelligences, à plusieurs instants de leur durée.

Mais ce corps pourroit être mu si rapidement, qu'il n'offriroit qu'un cercle aux yeux de ces intelligences; pendant qu'à d'autres yeux il paroîtroit passer successivement d'un point de la circonférence à l'autre. Nous pouvons même continuer ces suppositions, & nous ne saurions où nous arrêter. Nous n'arriverons donc jamais à cette mesure commune de durée, dont Locke croit se faire une idée.

Les réflexions que nous venons de faire me sil'ame pente fournissent l'occasion de résoudre la question, toujours, si l'ame pense toujours. J'ajoute pour cet esset deux conditions à la supposition d'un corps mu circulairement. Je suppose d'abord qu'on me cache les deux arcs opposés du cercle qui est décrit, afin que je ne puisse voir ce corps que dans les deux points A & B, extrêmités du diametre. Je suppose ensuire que ce corps soit mu avec une telle vîtesse, qu'il se fasse voir successivement dans les points A & B, & me donne deux perceptions si immédiates,

que je ne puisse avoir conscience d'aucun intervalle de l'une à l'autre. Il est évident qu'à chaque révolution de ce corps, il n'y aura pour moi que deux instants dans la durée de mon ame; & qu'il y en aura dans la durée du mouvement de ce corps, autant qu'il y 2 de points dans les arcs AB & BA. Or, que la perception de mon ame, quand le corps mu en A, figure celle qui précéde le sommeil, & que sa perception, quand ce même corps est en B, figure celle qui commence le réveil : le corps qui va par l'arc de cercle d'A à B, représentera mon corps qui va de l'instant où je viens de m'endormir, à celui où je me réveille, & qui se cache à l'ame, ou qui n'y produit plus de perception. Je pourrois donc dire que la dernière perception de l'ame quand on s'endort, & la premiere quand on s'éveille, forment deux instants, qui coëxistent non-seulement aux deux instants où le corps se trouve lorsqu'il les occasionne, mais encore à rous ceux par où il passe, tant que le sommeil dure. En un mor , la succession qui se fait dans le corps pendant le sommeil, est nulle par rapport à l'ame, qui ne peut avoir confcience d'aucun intervalle entre la perception qui précéde en elle le sommeil, & celle qui commence le réveil. Le corps pourroit donc essuyer des milliers d'instants, qui ne coëxisteroient qu'à deux instants de la durée de l'ames

Ainsi l'ame pense toujours, en ce sens qu'elle pense pendant tout le temps qu'elle dure : car sa durée n'étant que la succession de ses pensées, il y auroit contradiction qu'elle durât sans penser. Elle pense même toujours, en ce sens qu'elle pense pendant que les autres choses durent. En effet, si la perception qu'elle éprouve, quand le corps s'assoupit, & celle qu'elle a au moment où les sens rentrent en. action, se suivent si immédiatement qu'elles coëxistent à toute la succession du corps, depuis l'instant où l'on s'endort, jusqu'à celui ou l'on s'éveille; elle pense, sans que la durée de son corps mette aucune interruption à ses pensées, & par conséquent elle pense toujours. Mais si par penser toujours on entend que le nombre des perceptions qui se succédent en elle, soit égal à celui des instants de la durée de son corps, elle ne pense pas toujours, par la raison qu'elle a une durée toute différente.

Quoi qu'il en soit, nous pouvons au moins conclure que nous ne savons pas ce qu'est la durée en elle-même.





### CHAPITRE XII.

De l'idée qu'on a cru se faire de l'infini.

de l'infini.

UAND on travaille fur les connoissances point d'idée humaines, on a plus d'erreurs à détruire que de vérités à établir. Heureusement la plupare des opinions des philosophes tombent d'ellesmêmes, & ne méritent pas qu'on en parle. Nous avons fait voir qu'il n'y a point d'idées innées, & qu'il nous est impossible de connoître la nature des choses. Il nous reste à démontrer que nous n'avons point d'idées de l'infini; cette erreur a encore des partisans, qu'on ne peut pas se flatter de convaincre, parce que les hommes sont trop peu capables de raisonner contre ce qu'ils croient. Mais on peut garansir des préjugés ceux qui n'ont point encore embrassé de sentiment. Si cela est, il ne faut que du temps, & les erreurs passeront avec ceux qui les défendent.

Les nombres ne sont que la suite des col- Pour avoir lections formées par la multiplication de l'uni-l'idée d'un nombre fini, té, & fixées dans l'esprit par des signes ima-il n'est pas néginés avec ordre; & nous n'en avons des cessaire d'a-idées qu'autant que nous pouvons par degrés d'un nombranous élever jusqu'aux plus composés, & redes-infinis cendre jusqu'aux plus simples.

Mais pour acquérir ces idées, il n'est pas nécessaire, comme on le prétend, de supposer en nous l'idée d'un nombre infini, qui soit comme un fond inépuisable, d'où l'esprit tirechaque nombre particulier, il sussit de supposer que nous sommes capables de nous faire l'idée de l'unité, de l'ajouter à elle-même & d'attacher chaque collection à un signe.

En effet, c'est ainsi que nous formons les nombres 2, 3, 4, 5, &c. & nous en formons de plus considérables, lorsque nous remarquons que nous pouvons répéter ce que nous avons fait; c'est-à-dire, ajouter encore l'unité, & inventer de nouveaux signes: car les plus composés & les plus simples se forment tous de la même maniere.

Mais remarquer que nous pouvons sans cesse Parce que ajouter l'unité, c'est remarquer qu'il n'est point nous avons l'ade nombre qui ne soit susceptible d'augmenta-dée d'un nombre auquel on tion, & qui ne le soit sans sin. Nous nous peut toujours selle d'un

ajouter, nous imaginons bientôt que nous n'en jugeons ainfi. croyons avoir que parce que l'idée de l'infini nous est prénombre infi. sente. Cependant qu'on ajoute sans cesse des unités les unes aux autres, parviendra-t-on jamais à pouvoir dire, voilà le nombre infini, comme en parvient à dire, voilà celui de mille.

Nous croyons avoir cette idée, parce साम मार्गाः

De deux conditions nécessaires pour se former les idées des nombres, nous n'en remque nous lui plissons qu'une, pour nous faire l'idée préavons donné tendue de l'infini: je veux dire que n'ayant pas ajouté successivement les unes aux autres toutes les unités qu'il devroit renfermer, parce que la chose est impossible, nous lui avons seulement donné un nom. Mais par-là nous sommes dans le même cas qu'un homme, qui, n'ayant encore appris à compter que jusqu'à vingt, répéteroit d'après nous le signe mille.

Pour recon-

Si l'on fait attention que nous ne nous noître ces mé représentons les grands nombres que très imprises, il suffit parfaitement; que notre réslexion n'en sausur la généra- roit embrasser distinctement toutes les parties, rion des idées que nous sommes obligés de les rappeller chacun à l'unité; & que nous ne parvenons à nous en faire une idée même vague, qu'après avoir donné des noms à toutes les collections qui les précédent, comment s'imaginera-t-on

qu'il nous soit possible d'avoir une idée de l'infini?

Cependant les philosophes voient l'infini Les philosopar-tout: ils le voient dans chaque portion de phes voient matiere, dans chaque partie de l'espace, dans tout. chaque instant de la durée; & les contradictions où ils tombent ne les font pas revenir sur eux-mêmes. Il est vrai qu'en rejettant l'idée de l'infini, nous n'en connoissons pas mieux toutes ces choses: mais nous évitons beaucoup de mauvais raisonnements, & nous avouons notre ignorance,

Quand je divise & subdivise une grandeur, Comment jusqu'à ce qu'enfin ses parties échappent à mes nous imagisens, il est certain qu'elles échapperoient en-nons que la core à ma réflexion, si je ne suppléois au défaut visible à l'indes sens par quelque moyen propre à m'en fini. conserver les idées. Ce moyen ne peut m'être fourni que par l'imagination qui me représentant les parties que je ne vois pas sur le mo-dele de celles que je vois, me les fait juger également étendues & divisibles.

Si je continue de subdiviser, l'imagination viendra encore à mon secours. Je me représenterai donc toujours de l'étendue & de la divisibilité, & je serai tenté de conclure que chaque portion de grandeur est divisible à l'infini, & renserme une infinité de parties.

conslure qu'. elle le loit.

Mais cette conclusion seroit sans fondement. pouvons pas Car je n'ai formé qu'une suite de jugements, qui proviennent, non de ce qu'en effet j'apperçois que chaque partie de matiere est réellement étendue & divisible, mais de ce que je suis obligé d'imaginer celles qui sont insensibles sur le modele de celles qui me frapent les sens. Or, qui peut me répondre que la nature est telle que je l'imagine. Qu'on ne m'oppose pis les démonstrations des géometres sur la divisibilité de la matiere à l'infini : car ce n'est pas la matiere qui est l'objet de la géométrie, c'est une grandent tout-à-fait imaginaire, & la géométrie de l'infini se ressent souvent des erreurs de la métaphysique.





## CHAPITRE XIII.

Des idées simples & des idées complexes.

S'APPELLE idée complexe la réunion ou la collection de plusieurs perceptions, & idée Touteperception est une simple une perception considérée toute seule.

Quoique nos perceptions soient susceptibles de plus ou moins de vivacité, on auroit tort de s'imaginer que chacune soit composée de plusieurs autres. Fondez ensemble des couleurs qui ne dissérent que parce qu'elles ne sont pas également vives, elles ne produiront qu'une seule perception.

Il est vrai qu'on regarde comme dissérents degrés d'une même perception toutes celles qui ont des rapports moins éloignés. Mais c'est que faute d'avoir autant de noms que de perceptions, on a été obligé de rappeller celle-ci à certaines classes. Prises à part, il n'y en s point qui ne soit simple. Comment décomposer, par exemple, celle qu'occasionne la blancheur de la neige? Y distinguera - t - on plusieurs autres blancheurs dont elle se soit formée?

Toutes les opérations de l'ame, considérées dans leur origine, sont également simples; car chacune n'est alors qu'une perception. Mais ensuite elles se combinent pour agir de concert, & forment des opérations composées. Cela paroît sensiblement dans ce qu'on appelle pénétration, discernement, sagacité, &c.

Outre les idées qui sont réellement simples, on regarde souvent comme telle une collection de plusieurs perceptions, lorsqu'on la rapporte à une collection plus grande dont elle fait partie. Il n'y a même point de notion, quelque composée qu'elle soit, qu'on ne puisse considérer comme simple, en lui attachant l'idée de Panité.

Parmi les idées complexes, les unes sont especes d'i- composées de perceptions différentes, telle est dées comple- celle d'un corps; les autres le sont de perceptions uniformes, ou plutôt elles ne sont qu'une même perception répétée. Tantôt le nombre

n'en est point déterminé; telle est l'idée abstraite de l'étendue: tantôt il est déterminé, le pied, par exemple, est la perception d'un pouce pris douze sois.

Quant aux notions qui se forment de per-ceptions différentes, il y en a de deux sortes: celles des substances & celles des êtres moraux. Afin que les premieres soient utiles, il faut qu'elles soient faites sur le modele des substances, & qu'elles ne représentent que les propriétés qui y sont renfermées. Dans les autres on se conduit tout différemment. Il ne seroit pas raisonnable d'attendre d'avoir vu des actions & des habitudes de toute espece, pour s'en former des notions, & pour en faire différentes classes. Nous sommes donc obligés de rassembler & de combiner, sous un certain nombre de mots, les idées simples dont elles peuvent se composer. Ces collections, une fois déterminées, sont autant de modeles auxquels nous comparons les actions particulieres, & d'après lesquels nous jugeons du caractere & de la conduite de chaque homme. Telles sont les notions de vertu, vice, courage, lâcheté, probité, gloire &cc.

Puisque les idées simples ne sont que nos Comment propres perceptions, le seul moyen de les con-onconnoît les

idées simples. noître, c'est de résléchir sur ce qu'on éprouve à la vue des objets.

> Il en est de même de ces idées complexes qui ne sont qu'une répétition indéterminée d'une même perception. Il suffit, par exemple, pour avoir l'idée abstraite de l'étendue, d'en considérer la perception, sans en considérer aucune partie déterminée, comme répétée un cersain nombre de fois. Mais les idées complexes, proprement dites, sont formées de perceptions différentes, ou d'une même perception répétée d'une maniere déterminée.

Pour connoî-

On ne peut bien connoître ces dernieres tre les idées idées complexes, qu'en les analysant, c'est-àcomplexes, il dire, qu'il faut les réduire aux idées simples dont elles ont été composées, & suivre les progrès de leur génération. C'est ainsi que nous nous sommes formé la notion de l'entendement. Jusques ici aucun philosophe n'a su que cette méthode pût être pratiquée en métaphylique. Les moyens dont ils se sont servis pour y suppléer, n'ont fait qu'augmenter la confusion, & multiplier les disputes.

De-là on peut conclure l'inutilité des défini-Inutilité des tions, c'est-à-dire, de ces propositions où l'on que donnent veut expliquer les propriétés des choses par un

genre & par une différence. 1.° L'usage en est les philoso-impossible, quand il s'agit des idées simples. phes. Locke l'a fait voir (\*), & il est assez singulier qu'il soit le premier qui l'ait remarqué. Les philosophes qui sont venus avant lui, ne sachant pas discerner les idées qu'il falloit définir de celles qui ne devoient pas l'être, qu'on juge de la confusion qui se trouve dans leurs écrits. Les Cartésiens n'ignoroient pas qu'il y a des idées plus claires que toutes les définitions qu'on en peut donner : mais ils n'en savoient pas la raison, quelque facile qu'elle paroisse à appercevoir. Ainst ils font bien des efforts pour définir des idées fort simples, tandis qu'ils jugent inutile d'en définir de fort composées. Cela fait voir combien en philosophie le plus petit pas est difficile à faire.

En second lieu, les définitions sont peu propres à donner une notion exacte des choses un peu composées. Les meilleures ne valent pas même une analyse imparfaite. C'est qu'il y entre toujours quelque chose de gratuit, ou du moins on n'a point de regles pour s'asse surer du contraire. Dans l'analyse on est obligé de suivre la génération même de la chose.

<sup>(\*)</sup> Liv. 3. chap. 4.

Ainsi quand elle sera bien faite, elle réunira infailliblement les suffrages, & par-là terminera les disputes.

Défaut de Quoique les géometres aient connu cette quelques défi-méthode, ils ne sont pas exempts de repronitions, que ches. Il leur arrive quelques ois de ne pas saisir zéonictres. la vraie génération des choses, & cela dans des occasions, où il n'étoit pas difficile de le faire. On en voit la preuve dès l'entrée de la géométrie. Après avoir dit que le point est ce qui se termine soi-même de toutes parts, ce qui n'a d'autres bornes que soi-même, ou ce qui n'a ni longueur, ni largeur, ni profondeur, ils le font mouvoir pour engendrer la ligne. Ils font ensuite mouvoir la ligne pour engendrer la surface, & la surface pour engendrer le soilide,

Je remarque d'abord qu'ils tombent ici dans le défaut des autres philosophes, c'est de vou-loir désinir une chose fort simple: désaut qui est une des suites de la synthese qu'ils ont si fort à cœur, & qui demande qu'on désinisse tout.

En second lieu, le mot de borne dit si nécessairement rélation à une chose étendue, qu'il n'est pas possible d'imaginer une chose qui se termine

termine de toutes parts, ou qui n'a d'autres bornes que soi-même. La privation de toute longueur, largeur & profondeur, n'est pas non plus une notion assez facile pour être présentée la premiere.

En troisieme lieu, on ne sauroit se représenter le mouvement d'un point sans étendue, & encore moins la trace qu'on suppose qu'il laisse après lui pour produire la ligne. Quant à la ligne, on peut bien la concevoir en mouvement, selon la détermination de sa longueur, mais non pas selon la détermination qui devroit produire la surface; car alors elle est dans le même cas que le point. On en peut dire autant de la surface mue pour engendrer le folide.

On voit bien que les géometres ont eu pour L'analyse est objet de se conformer à la génération des cho-beaucoupplus ses ou à celle des idées: mais ils n'y ont pas propre à donses ou à celle des idées: réuffi.

On ne peut avoir l'usage des sens, qu'on n'ait auditôt l'idée de l'étendue avec toutes ses dimensions. Celle du solide est donc une des premieres qu'ils transmettent. Or, prenez un solide, & considérez-en une extrêmité, sans penser à sa profondeur, vous aurez l'inée d'une Tom IV.

surface, ou d'une étendue en longueur, & lare geur sans profondeur.

Prenez ensuite cette surface, & pensez à sa longueur sans penser à sa largeur; vous aurez l'idée d'une ligne, ou d'une étendue en longueur sans largeur & sans profondeur.

Enfin, réfléchissez sur une extremité de cette ligne, sans faire attention à sa longueur, & vous vous ferez l'idée d'un point ou de ce qu'on prend en géométrie pour ce qui n'a ni longueur, ni largeur, ni profondeur.

Par cette voie, vous vous formerez sans efforts les idées de point, de ligne, & de surface. On voit que tout dépend d'étudier l'expérience, afin d'expliquer la génération des idées dans le même ordre, dans lequel elles se sont formées. Cette méthode est sur-tout indispensable, quand il s'agit de notions abstraites: c'est le seul moyen de les expliquer avec netteté.

Observations.

On peut remarquer deux dissérences essensur les idées tielles entre les idées simples & les idées comsimples & sur plexes. 1.º L'esprit est purement passif dans la production des premieres: il est au contraire actif dans la génération des dernieres. C'est lui

qui en réunit les idées simples d'après des modeles, ou d'après les différentes vues qui font imaginer des êtres moraux. En un mot, elles ne sont que l'ouvrage d'une expérience réfléchie. 2.0 Nous n'avons point de mesure pour connoître l'excès d'une idée simple sur une autre : ce qui provient de ce qu'on ne peut les diviser. Il n'en est pas de même des idées complexes: on connoît avec la derniere précision la différence de deux nombres, parce que l'unité qui en est la mesure commune, est toujours égale. On peut encore compter les idées simples des notions complexes, qui, ayant été formées de perceptions dissérentes, n'ont pas une mesure aussi exacte que l'unité. S'il y a des rapports qu'on ne sauroit apprécier, ce sont uniquement ceux des idées simples. Par exemple, on connoît exactement quelles idées on a attachées de plus au mot or, qu'à celui de tombac, mais on ne peut pas mesurer la différence de la couleur de ces métaux, parce que la perception en est simple & indiviûble.

Les idées simples & les idées complexes conviennent en ce qu'on peut également les considérer comme absolues & comme relatives. Elles sont absolues, quand on s'y arrête, & qu'on en fait l'objet de sa réstexion, sans

les rapporter à d'autres. Mais quand on les considére comme subordonnées les unes aux autres, on les nomme relations.

Avantages

des notions tages: le premier, c'est d'être complettes; ce des êtres motions tages : le premier, c'est d'être complettes; ce des êtres motions font des modeles sixes dont l'esprit peut acnotions des quérir une connoissance si parfaite, qu'il ne substances.

lui en restera plus rien à découvrir. Cela est évident, puisque ces notions ne peuvent renfermer d'autres idées simples que celles que l'esprit a lui-même rassemblées. Le second avantage est une suite du premier; il consiste en ce que tous les rapports qui sont entre-elles peuvent être apperçus: car connoissant toutes les idées simples dont elles sont formées, nous en pouvons faire toutes les analyses possibles.

Mais les notions des substances n'ont pas les mêmes avantages. Elles sont nécessairement incomplettes, parce que nous les rapportons à des modeles, où nous pouvons tous les jours découvrir de nouvelles propriétés. Par conséquent, nous ne saurions connoître tous les rapports qui sont entre deux substances. S'il est louable de chercher par l'expérience à augmenter de plus en plus notre connoîssance à cet égard, il est ridicule de se flatter qu'on puisse un jour la rendre parsaite.

Cependant il faut prendre garde qu'elle n'est pas obscure & consuse, comme on se l'imagine; elle n'est que bornée. Il dépend de nous de parler des substances dans la derniere exactitude, pourvu que nous ne comprenions dans nos idées & dans nos expressions, que ce qu'une observation constante nous aperprend.





### CONCLUSION.

Récapitula. L'AME dans le seul système, où il est permis tion des cha- à la philosophie de l'observer, tient tout des sens auxquels elle est unie : ils sont l'unique source de ses erreurs & de ses connoissances. Parmi les perceptions qu'elle en reçoit, le plus grand nombre passent légérement, ne se montrent que pour disparoître, & ne laissent point de traces après elles. Les autres au contraire font une impression forte, elles tendent chacune à occuper l'ame toute entiere, & lorsqu'elles ne sont plus dans les sens, elles restent dans la mémoire.

> Cependant celles - là concourent à toutes nos actions: elles déterminent nos mouvements d'habitude, lors même qu'elles se cachent le plus à nous : elles influent particulierement dans notre instinct, & nousobéissons continuellement à leur impression: celles-ci ne produisent rien en nous, que nous ne soyons capables de démêler; l'atten

tion les fixe, la réflexion les combine, & elles ouvrent un vaste champ à nos connois-sances & à notre liberté.

C'est par la liaison des idées, que tout ce système d'opération, se développe : c'est par elle qu'il a des avantages & des inconvénients : elle est tout à la sois le principe de la solie, & celui de la raison.

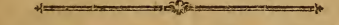
Tout a ses abus : combien n'y en a-t-il pas dans l'usage des signes; usage auquel nous devons notre supériorité? Ces abus sont sensibles dans les idées abstraites, qu'on réalise; dans les principes généraux, qu'on s'obstine à regarder comme l'origine de nos connoissances; & dans les fausses idées qu'on se fait de la nature des êtres. Il sussiroit d'apprécier la valeur des mots pour détruire toutes ces erreurs de la métaphysique. En effet, à quoi se réduisent toutes nos connoissances? A des idées simples & à des idées complexes. A des idées simples, c'està-dire, à des perceptions telles que les sens les donnent, & prises séparément des objets où elles se réunissent : à des idées complexes, c'est-à-dire, à plusieurs perceptions rassemblées, pour former un tout; & il y en a de deux especes. Les unes sont destinées à représenter les objets sensibles : elles sont l'objet de la physique, de la chymie, &c. les autres forment ces notions abstraites, dont les mathématiques, la morale & la métaphysique s'occupent. Envain feroit-on des efforts pour trouver une autre espece d'idée: les philosophes qui l'ont tenté, n'ont fait qu'abuser des termes.





#### SECONDE PARTIE.

Des moyens les plus propres à acquérir des connoissances.



# CHAPITRE PREMIER.

De la premiere cause des erreurs.



🃆 Lusiturs philosophes ont relevé d'une 🖺 maniere éloquente, grand nombre d'erreurs monter à la qu'on attribue aux sens, à l'imagination, & source de nos aux passions; mais on n'a pas recueilli de leurs ouvrages tout le fruit qu'ils s'en étoient promis. Leur théorie trop imparfaite est peu propre à éclairer dans la pratique. L'imagination & les passions se replient de tant de manie-

res, & dépendent si fort des tempéraments, des temps & des circonstances, qu'il est impossible de dévoiler tous les ressorts qu'elles font jouer, & qu'il est très naturel que chacun se flatte de n'être pas dans le cas de ceux qu'elles égarent.

Semblable à un homme d'un foible tempérament, qui ne releve d'une maladie que pour retomber dans une autre; l'esprit, au lieu de quitter ses erreurs, ne fait souvent qu'en changer. Pour delivrer de toutes ses maladies un homme d'une foible constitution, il faudroit lui saire un tempérament tout nouveau : pour corriger notre esprit de toutes ses foiblesses, il faudroit lui donner de nouvelles vues, &, sans s'arrêter au détail de ses maladies, remonter à leur source même, & la tarir.

né les idees.

Nous la trouverons, cette source, dans est dans l'ha- l'habitude où nous sommes de raisonner sur birule de nous fervir des des choses dont nous n'avons point d'idées, ou mos sans en dont nous n'avons que des idées/peu exacavoir détermites: car nous nous servons des mots, avant d'en avoir déterminé la signification, & même sans avoir senti le besoin de la déterminer. Voyons quelle est la cause de cette habi; tude.

Encore enfants, nous sommes d'autant moins fléchi: nous ne sentons pas même le besoin te habitude. de réstéchir nous-mêmes, parce que ceux qui veillent à notre conservation, réséchissent pour nous. Cependant les objets font sur nos sens des impressions d'autant plus vives qu'elles sont plus nouvelles. Impatients de connoître tout ce qui nous frappe, notre inquiétude conduit rapidement notre attention d'une chose à une autre. Nous n'observons rien: nous ne savons pas combien il faut observer: nous jugeons à la hâte:nous ne nous rendons aucune raison des jugements que nous portons: & pourtant nous croyons avoir acquis une connoissance, aussitôt que nous avons fait un jugement. De la sorte, nous nous remplissons de bonne heure d'idées & de maximes, telles que le hasard & une mauvaise éducation les présentent

Parvenus à un âge où l'esprit commence à vouloir mettre plus d'ordre & plus d'exactitude dans ses pensées, nous ne voyons en nous que des jugements, avec lesquels nous sommes familiarisés de tout temps; & nous continuons par habitude à juger des choses, comme nous avons toujours jugé. La plupart de ceux qui nous entourent, nous entretiennent dans des préjugés qui leur sont conmuns, & que souvent ils nous ont donnés. Si quelques uns jugent autrement, ils ne nous éclairent pas; ils nous étonnent, ils nous choquent même. Nous avons de la répugnance à voir comme eux, parce que nous sommes prévenus pour notre maniere de voir; & nous ne concevons pas qu'on puisse avoir d'autres idées que les nôtres, parce que nous n'en avons jamais eu d'autres nous-mêmes. Comme elles nous sont familieres, elles nous paroissent évidentes; & comme nous ne nous fouvenons pas de les avoir acquises, nous les croyons nées avec nous. En conséquence, quelque défectueuses qu'elles soient, nous leur donnons les noms de lumiere naturelle, de principes gravés, imprimés dans l'ame. Nous nous en rapportons d'autant plus volontiers à ces idées, que nous croyons que, si elles nous trompoient, Dieu seroit la cause de nos erreurs, & nous les regardons comme l'unique moyen qu'il nous ait donné pour arriver à la vérité. C'est ainsi que des notions, avec lesquelles nous ne sommes que familiarisés, paroissent aux philosophes mêmes des principes de la derniere évidence.

Ce qui accoutume notre esprit à cette inexactitude, c'est la maniere dont nous nous sormons au langage. Nous n'arrivons à ce qu'on appelle l'âge de raison, que long-temps après

avoir contracté l'usage de la parole. Si l'on excepte les mots destinés à faire connoître nos besoins, c'est ordinairement le hasard qui nous a donné occasion d'entendre certains sons plutôt que d'autres, & qui a décidé des idées que nous leur avons attachées. Pour peu qu'en réfléchissant, sur les enfants que nous voyons, nous nous rappellions l'état par où nous avons passé, nous reconnoîtrons qu'il n'y a rien de moins exact que l'emploi que nous faissons ordinairement des mots. Cela n'est pas étonnant: nous entendions des expressions dont la fignification, quoique bien déterminée par l'usage, étoit si composée, que nous n'avions ni assez d'expérience, ni assez de pénétration pour la saisir : nous en entendions d'autres, qui ne présentoient jamais deux sois la même idée, ou qui même étoient toutà-fait vuides de sens. Pour juger de l'impossibilité où nous étions de nous en servir avec discernement, il ne faut que remarquer l'embarras où nous sommes encore souvent de le faire.

Cependant l'usage de joindre les signes avec Comment les les choses nous est devenu si naturel, quand erreurs nais.
nous n'étions pas encore en état de peser la fent de cette habitude. valeur des mots, que nous nous sommes accoutumés à rapporter les noms à la réalité même des objets, & que nous avons cru qu'ils

en expliquoient parfaitement l'essence. On s'est imaginé qu'il y a des idées innées; parce qu'en effet il y en a qui sont les mêmes chez tous les hommes: nous n'aurions pas manqué de juger que notre langage est inné, si nous n'avions su que les autres peuples en parlent de tout différents (\*); persuadés que les mots expliquent la nature des choses, il semble que dans nos recherches, tous nos efforts ne tendent qu'à trouver de nouvelles expressions. A peine en avons-nous imaginé, que nous croyons avoir acquis de nouvelles connoissances. L'amour propre nous entretient dans cette erreur, parce que nous nous persuadons aisément que nous connoissons les choses, lorsque nous avons long-temps cherché à les connoître, & que nous en avons beaucoup parlé.

Elle est l'unique cause de viens d'indiquer, on les renferme dans une nos erreurs. cause unique, & qui est telle que nous ne

<sup>(\*)</sup> Psamméticus, roi d'Egypte, sit élever deux enfants avec désense de prononcer aucune parole devant eux. Le premier mot qu'ils prononcerent sut beccos, qui fignisse pain en langue phrygienne. De là on conclut que cette langue conservoit des mots de la langue naturelle, & que par consequent elle étoit la plus ancienne.

saurions nous cacher qu'elle n'ait eu jusqu'ici beaucoup de part dans nos jugements. Peutêtre même pourroit-on obliger les philosophes les plus prévenus, de convenir qu'elle a jeté les premiers fondements de leurs systèmes : 11 ne faudroit que les interroger avec adresse. En effer, si nos passions occasionnent des erreurs, c'est qu'elles abusent d'un principe vague, d'une expression métaphorique & d'un terme équivoque, pour en faire des applications d'où nous puissions déduire les opinions qui nous flattent. Si nous nous trompons, les principes vagues, les métaphores, & les équivoques sont donc des causes antérieures à nos passions. Il suffira, par conséquent, de renoncer à ce vain langage, pour dissiper tout l'artifice de l'erreur.

Si l'origine de l'erreur est dans le défaut Elle nous ind'idées, ou dans les idées mal déterminées, dique la sourcelle de la vérité doit être dans des idées bien ce des vraies connoissances déterminées. Les mathématiques en sont la preuve. Sur quelque sujet que nous ayons des idées exactes, elles seront toujours suffisantes pour nous faire discerner la vérité: si au contraire, nous n'en avons pas, nous autons beau prendre toutes les précautions imaginables, nous confondrons toujours tout. En un mot, en métaphysique on marcheroit d'un pas assuré avec des idées bien déterminées,

& sans ces idées on s'égareroit même en arithmétique.

Mais comment les arithméticiens ont-ils des idées si exactes? C'est que connoissant de quelle maniere elles s'engendrent, ils sont zoujours en état de les composer ou de les décomposer, pour les comparer selon tous leurs rapports. Ce n'est qu'en réstéchissant sur la génération des nombres, qu'on a trouvé les regles des combinaisons. Ceux qui n'ont pas réstéchi sur cette génération, peuvent calculer avec autant de justesse que les autres, parce que les regles sont sûres; mais ne connoissant pas les raisons sur lesquelles elles sont sont ses sont sont point d'idée de ce qu'ils sont, & sont incapables de découvrir de nouvelles regles.

Or, dans toutes les sciences, comme en arithmétique, la vérité ne se découvre que par des décompositions. Si l'on n'y raisonne pas ordinairement avec la même justesse, c'est qu'on n'a point encore trouvé de regles sûres pour composer & décomposer toujours exactement les idées; ce qui provient de ce qu'on n'a pas même su les déterminer. Peut-être nous sera-t-il possible d'y suppléer.

( Str

CHAPI-



## CHAPITRE II.

De la maniere de déterminer les idées ou leurs noms.

E'est un avis usé & généralement reçu, que celui qu'on donne de prendre les mots dans avec exactitule sens de l'usage. En effet, il semble d'abord de, il ne sauc qu'il n'y a pas d'autre moyen, pour se faire à parler touentendre, que de parler comme les autres jours comme Mais si pour avoir de véritables connoissances, il faut recommencer sans se laisser prévenir en faveur des opinions accréditées; il me paroît que, pour rendre le langage exact, on doit le réformer sans s'assujettir toujours à l'usage. Il y a bien des erreurs qu'il seroit impossible de détruire, si l'on s'obstinoit à parler comme tout le monde. Il faut donc se faire un langage à soi, si l'on veut s'exprimer avec une exactitude, dont l'usage ne donne pas l'exemple.

Ce n'est pas que je veuille qu'on se fasse Tom, IV.

une loi d'attacher toujours aux mots des idées toutes dissérentes de celles qu'ils signifient ordinairement : ce seroit une affectation puérile & ridicule. L'usage est uniforme & constant pour les noms des idées simples & pour ceux de plusieurs notions familieres au commun des hommes; alors il n'y faut rien changer. Mais lorsqu'il est question des idées complexes qui appartiennent plus particulierement à la métaphysique & à la morale; il n'y a rien de plus arbitraire, ou même souvent de plus capricieux. C'est ce qui m'a porté à croire, que, pour donner de la clarté & de la précision au langage, il falloit reprendre les matériaux de nos connoissances, & en faire de nouvelles combinaisons sans égard pour celles qui se trouvent faites.

L'usage ne fixe le sens des mots, que par comment les le moyen des circonstances où l'on parle. Peuvent dés A la vérité, il semble que ce soit le hasard tet uiner le sens des mots. qui dispose des circonstances : mais si nous savions nous-mêmes les choisir, nous pourrions faire dans toute occasion ce que le hasard nous sait faire dans quelques-unes, c'est à-dire, déterminer exactement la signification des mots. Il n'y a pas d'autre moyen pour donner toujours de la précision au langage, que celui qui lui en a donné toutes

les fois qu'il en a eu. Il faudroit donc se mettre d'abord dans des circonstances sensibles, asin de faire des signes pour exprimer les premieres idées qu'on acquerroit par sensation; & lorsqu'en résiéchissant sur celles-là, on en acquerroit de nouvelles, on seroit de nouveaux noms dont on détermineroit le sens, en plaçant les autres dans les circonstances où l'on se seroit trouvé, & en leur faisant faire les mêmes réslexions qu'on auroit saites. Alors les expressions succéderoient toujours aux idées: elles seroient donc claires & précises, puisqu'elles ne rendroient que ce que chacun auroit sensiblement éprouvé.

En effet, un homme qui commenceroit par se faire un langage à lui-même, & qui ne se proposeroit de s'entretenir avec les autres, qu'après avoir sixé le sens de ses expressions, par des circonstances où il auroit su se placer, ne tomberoit dans aucun des désauts qui nous sont si ordinaires. Les noms des idées simples seroient clairs, parce qu'ils ne signifieroient que ce qu'il appercevroit dans des circonstances choisses: ceux des idées complexes seroient précis, parce qu'ils ne rensermeroient que les idées simples que certaines circonstances réuniroient d'une maniere déterminée. Ensin, quand il voudroit ajouter à ses premieres

combinaisons, ou en retrancher quelque chose, les signes qu'il emploieroit, conserveroient
la clarté des premiers, pourvu que ce qu'il
auroit ajouté ou retranché, se trouvât marqué
par de nouvelles circonstances. S'il vouloit
ensuite saire part aux autres de ce qu'il auroit pensé, il n'auroit qu'à les placer dans les
mêmes points de vue où il s'est trouvé luimême, lorsqu'il a imaginé les signes, & il
les engageroit à lier les mêmes idées que lui
aux mots qu'il auroit choisis.

Au reste, quand je parle de faire des mots, ce n'est pas que je veuille qu'on propose des termes tout nouveaux. Ceux qui sont autorilés par l'ulage, me paroissent d'ordinaire suffisants pour parler sur toutes sortes de matieres. Ce seroit même nuire à la clarté du langage, que d'inventer, sur-tout dans les sciences, des mots sans nécessité. Je me sers donc de cette façon de parler, faire des mots, parce que je ne voudrois pas qu'on commençat par exposer les termes, pour les définir ensuite, comme on fait ordinairement : mais parce qu'il faudroit qu'après s'être mis dans des circonstances où l'on sentiroit, & où l'on verroit quelque chose, on donnât à ce qu'on sentiroit & à ce qu'on verroit un nom qu'on emprunteroit de l'usage. Ce tour m'a paru

assez naturel, & d'ailleurs plus propre à marquer la différence qui se trouve entre la maniere dont je voudrois qu'on déterminat la signification des mots, & les définitions des philosophes.

Je crois qu'il seroit inutile de se gêner dans Les mots dont le dessein de n'employer que les expressions se servent les accréditées par le langage des savants: peut-sont pas les être même seroit-il plus avantageux de pren-plus faciles à décerminer dre dans le langage ordinaire les mots dont déterminer. on auroit besoin. Quoique l'un ne soit pas plus exact que l'autre, je trouve cependant dans celui-ci un vice de moins : c'est que les gens du monde, n'ayant pas autrement réfléchi sur les objets des sciences, conviendront assez volontiers de leur ignorance & du peu d'exactitude des mots dont ils se servent; les philosophes au contraire, honteux d'avoir médité inutilement, sont toujours partisans entêtés des prétendus fruits de leurs veilles.

Asin de faire mieux comprendre cette methode, il faut entrer dans un plus grand dé-idées simples tail, & appliquer aux dissérentes idées ce que ont une figni-fication déterment par le manière géné-minée. rale. Nous commencerons par les noms des idées simples.

L'obscurité & la confusion viennent de ce qu'en prononçant les mêmes mots, nous croyons nous accorder à exprimer les mêmes idées; quoique d'ordinaire les uns ajoutent à une idée complexe des idées partielles qu'un autre en retranche. De là, il arrive que différentes combinaisons n'ont qu'un même signe, & que les mêmes mots ont dans différentes bouches & souvent dans la même des acceptions bien différentes. D'ailleurs comme l'étude des langues, avec quelque peu de soin qu'elle se fasse, ne laisse pas de demander quelque réflexion, on coupe court, & on rapporte les signes à des réalités, dont on n'a point d'idées. Tels sont, dans le langage de bien des philososophes, les termes d'être, de substance, d'essence, &c. Il est évident que ces défauts ne peuvent appartenir qu'aux idées qui sont l'ouvrage de l'esprit. Pour la signification des noms des idées simples, qui viennent immédiatement des sens, elle est connue tout-à-la fois; elle ne peut pas avoir pour objet des réalités imaginaires, parce qu'elle se rapporte immédiatement à de simples perceptions, qui sont en effet dans l'esprit telles qu'elles y paroissent. Ces sortes de termes ne peuvent donc être obscurs. Le sens en est si bien marqué par toutes les circonstances où nous nous trouvons naturellement, que les enfants

même ne sauroient s'y tromper. Pour peu qu'ils soient samiliarisés avec leur langue, ils ne consondent point les noms des sensations, & ils ont des idées aussi claires de ces mots, blanc, noir, rouge, mouvement, repos, plaisir, douleur, que nous-mêmes. Quant aux opérations de l'ame, ils les distinguent également, pourvu qu'elles soient simples, & que les circonstances en fassent l'objet de leur réslexions on voit par l'usage qu'ils sont de ces mots, oui, non, je veux, je ne veux pas, qu'els en saississent la vraie signification.

On m'objectera peut-être qu'il est démontré que les mêmes objets produisent dissérentes sensations dans dissérentes personnes; que nous ne les voyons pas sous les mêmes idées de grandeur, que nous n'y appercevons pas les mêmes couleurs, &c.

Je réponds que malgré cela nous nous entendrons toujours suffisamment par rapport au but qu'on se propose en métaphysique & en morale. Pour cette derniere, il n'est pas nécessaire de s'assurer, par exemple, que les mêmes châtiments produisent dans tous les hommes les mêmes sentiments de douleur, & que les mêmes récompenses soient suivies des mêmes sentiments de plaisir. Quelle que soit la variété avec laquelle les causes du plaisir & de la douleur affectent les hommes de différent tempérament, il sussit que le sens de ces mots plaisir, douleur, soit si bien arrêté, que personne ne puisse s'y méprendre. Or les circonstances, où nous nous trouvons tous les jours, ne nous permettent pas de nous tromper dans l'usage que nous sommes obligés de faire de ces termes.

Pour la métaphysique, c'est assez que les sensations représentent de l'étendue, des figures & des couleurs. La variété qui se trouve entre les sensations de deux hommes, ne peut occasionner aucune confusion. Que, par exemple, ce que j'appelle bleu me paroisse constamment ce que d'autres appellent verd, & que ce que j'appelle verd me paroisse constamment ce que d'autres appellent bleu; nous nous entendrons aussi bien, quand nous dirons, les prés sout verds, le ciel est bleu, que si, à l'occasion de ces objets, nous avions tous les mêmes sensations. C'est qu'alors, nous ne voulons dire autre chose, sinon que le ciel & les prés viennent à notre connoissance sous des apparences qui entrent dans notre ame par la vue, & que nous nommons bleues, vertes. Si l'on vouloit faire signifier à ces mots que nous avons précisément les mêmes sensations, ces propositions ne deviendroient pas obscures; mais elles seroient fausses, ou du moins elles ne seroient pas suffisamment fondées pour être regardées comme certaines.

Je crois donc pouvoir conclure que les noms des idées simples, tant ceux des sensations que ceux des opérations de l'ame, peuvent être fort bien déterminés par des circonstances; puisqu'ils le sont déja si exactement, que les enfants ne s'y trompent pas. Un philosophe doit seulement avoir attention, lorsqu'il s'agit des sensations, d'éviter deux erreurs où les hommes ont coutume de tomber par des jugements précipités : l'une, c'est de croire que les sensations sont dans les objets; l'autre, dont nous venons de parler, que les mêmes objets produisent dans chacun de nous les mêmes sensations.

Dès que les termes qui sont les signes des Comment on idées simples, sont exacts, rien n'empêche peut determiner la signifiqu'on ne détermine ceux qui appartiennent aux ner la fignifiautres idées. Il suffit pour cela de fixer le nom- noms des bre & la qualité des idées simples dont on idées comforme une notion complexe. Ce qui fait qu'on trouve tant d'obstacles à déterminer, dans ces occasions, le sens des noms, & qu'on y laisse souvent beaucoup d'obscurité; c'est qu'on re-

garde, comme un bon guide, l'usage dont on s'est fait une habitude, & que, sans considérer s'il est exact & précis, on veut absolument s'y conformer. La morale fournit surtout des expressions si composées, & l'usage, que nous consultons, s'accorde si peu avec lui-même, qu'en voulant parler comme tout le monde, nous ne pouvons manquer de parler d'une maniere peu exacte, & de tomber dans bien des contradictions. Un homme qui s'appliqueroit d'abord à ne considérer que des idées simples, & qui ne les rassembleroit sous des signes qu'à mesure qu'il se familiariseroit avec elles, ne courroit certainement pas les mêmes dangers. Les noms des idées les plus composées, dont il seroit obligé de se servir, auroient constamment une signification déterminée; parce qu'en choisissant lui-même les idées simples qu'il voudroit leur attacher, & dont il auroit soin de fixer le nombre, il renfermeroit le sens de chaque mot dans des limites tracées avec la derniere exactitude.

Précaution qu'il faut prendre. Mais si l'on ne veut renoncer à la vaine science de ceux qui rapportent les mots à des réalités qu'ils ne connoissent pas, il est inutile de penser à donner de la précision au langage. L'arithmétique n'est démontrée dans toutes ses parties, que parce que nous avons une

idée exacte de l'unité, & que par l'art avec lequel nous nous servons des signes, nous déterminons combien de fois l'unité est ajoutée à elle-même dans les nombres les plus composés. Dans d'autres sciences on veut, avec des expressions vagues & obscures, raisonner sur des idées complexes, & en découvrir les rapports. Pour sentir combien cette conduite est peu raisonnable, en n'a qu'à juger où nous en serions, si les hommes avoient pu mettre l'arithmétique dans la confusion où se trouvent la métaphysique & la morale.

Les idées complexes sont l'ouvrage de l'esprit: si elles sont désectueuses, c'est parce que monteral'orinous les avons mal faites : le seul moyen pour gine des idées complexes. les corriger, c'est de les refaire. Il faut donc reprendre les marériaux de nos connoissances, & les mettre en œuvre, comme s'ils n'avoient pas été employés. Pour y réussir, il est à propos dans les commencements, de n'attacher aux sons, que le plus petit nombre d'idées simples qu'il sera possible, de choisir celles que tout le monde peut appercevoir sans peine, en se plaçant dans les mêmes circonstances que nous; & de n'en ajouter de nouvelles, que quand on se sera familiarisé avec les premieres, & qu'on se trouvera dans des circonstances propres à les faire entrer dans l'es-

prit d'une maniere claire & précise. Par - là on s'accoutumera à joindre aux mots toutes sortes d'idées simples, en quelque nombre qu'elles puissent être.

I! les faur beauconp d'ordre.

La liaison des idées avec les signes est une resaire avec habitude qu'on ne sauroit contracter tout d'un coup, principalement s'il en résulte des notions foit composées. Les enfants ne parviennent que fort tard à avoir de idées prédises des nombres 1000, 10000, &c. Ils ne peuvent les acquérir que par un long & fréquent usage, qui leur apprend à multiplier l'unité, & à fixer chaque collection par des noms particuliers. Il nous sera également impossible, parmi la quantité d'idées complexes qui appartiennent à la métaphysique & à la morale, de donner de la precision aux termes que nous aurons choisis, si nous voulons, dès la premiere fois & sans autre précaution les charger d'idées simples. Il nous arrivera de les prendre tantôt dans un sens & bientôt après dans un autre, parce que n'ayant gravé que superficiellement dans notre esprit les collections d'idées, nous y ajouterons ou nous en retrancherons souvent quelque chose, sans nous en appercevoir. Mais si nous commençons à ne lier aux mots que psu d'idées, & si nous ne passons à de plus grandes collections qu'a-

vec beaucoup d'ordre, nous nous accoutumerons à composer nos notions de plus en plus, sans les rendre moins fixes & moins affirrées.

Voilà, Monseigneur, la méthode que j'ai suivie dans votre instruction. Au lieu, par exemple, de commencer par exposer les opérations de l'ame, pour les définir ensuite, je me suis appliqué à vous placer dans les circonstances les plus propres à vous en faire remarquer le progrès; & à mesure que vous vous êtes fait des idées qui ajoutoient aux précédentes, je les ai fixées par des noms, en me conformant à l'usage, toutes les sois que je l'ai pu sans inconvénient.

Nous avons deux sortes de notions com- Deux sortes plexes: les unes sont celles que nous for- d'idées commons sur des modeles; ce sont celles des places. substances: les autres sont certaines combinaisons d'idées simples que l'esprit réunit sans avoir de modeles; ce sont celles des êtres moraux.

Ge seroit se proposer une méthode inu-tile dans la pratique, & même dangereuse, nous devons que de vouloir se saire des notions des subs-dées des substances en rassemblant arbitrairement certai-tances.

nes idées simples. Ces notions nous repréfenteroient des substances qui n'existeroient nulle part, rassembleroient des propriétés qui ne seroient nulle part rassemblées, sépareroient celles qui seroient réunies; & ce seroit un esset du hasard, si elles se trouvoient quelquesois conformes à des modeles. Pour rendre les noms des substances clairs & précis, il faut donc consulter la nature, & ne leur saire signisser que les idées simples, que nous observerons exister ensemble.

Il y a encore d'autres idees qui appartiennent aux substances, & qu'on nomme abstraites. Ce ne sont, comme je vous l'ai dit bien des fois, que des idées plus ou moins simples auxquelles nous donnons notre attention, en cessant de penser aux autres idées simples qui coëxistent avec elles. Si nous cessons de penser à la substance des corps comme étant actuellement colorée & figurée, & que nous ne la considérions que comme quelque chose de mobile, de divifible, d'impénétrable, & d'une étendue indéterminée, nous aurons l'idée de la matiere: idée plus simple que celle des corps, dont elle n'est qu'une abstraction; quoiqu'il air plu à bien des philosophes de la réaliser. Si ensuite nous cessons de penser à la

mobilité de la matiere, à sa divisibilité & à son impénétrabilité, pour ne résléchir que sur son étendue indéterminée; nous nous formerons une idée encore plus simple; c'est celle de l'espace pur. Il en est de même de toutes les abstractions: par où il paroît que les noms des idées les plus abstraites sont aussi faciles à déterminer, que ceux des substances mêmes.

Pour déterminer les notions des êtres mocomment on
raux, il faut se conduire tout autrement que détermine les
pour celles des substances. Les législateurs notions des
n'avoient point de modeles, quand ils ont réuni la premiere fois certaines idées simples, dont ils ont composé les loix; & quand ils ont parlé de plusieurs actions humaines, avant d'avoir considéré s'il y en avoit des exemples quelque part. Les modeles des arts ne se sont pas non plus trouvés ailleurs que dans l'esprit des premiers inventeurs. Les substances telles que nous les connoissons, ne sont que certaines collections de propriétés qu'il ne dépend point de nous d'unir ni de séparer, & qu'il ne nous importe de connoître, qu'autant qu'elles existent: les actions des hommes sont des combinaisons qui varient sans cesse, & dont il est souvent de notre intérêt d'avoir des idées, avans

que nous en ayons vu des modeles. Si nous n'en formions les notions qu'à mesure que l'expérience les seroit venir à notre connoissance, ce seroit souvent trop tard. Nous sommes donc obligés de nous y prendre disséremment; ainsi nous réunissons, ou séparons à notre choix certaines idées simples, ou bien nous adoptons les combinaisons que d'autres ont déja faites.

Lorsque nous formons la notion complexe d'une substance, notre dessein est de connoître cette substance telle qu'elle est: c'estlà ce qui détermine le nombre, la qualité & l'ordre des idées simples, que nous rassemblons sous un seul mot. Nous devons avoir également un but bien arrêté, toutes les fois que nous formons des notions complexes fans modele. Il n'y auroit autrement que désordre & confusion dans la réunion des idées simples: tout y seroit arbitraire, & nous raisonnerions sans nous entendre. Représentons - nous celui dont l'imagination s'est fait pour la premiere fois l'idée d'une montre. Son objet a été que, dans un temps donné, l'aiguille fit une révolution entiere: & c'est sous ce point de vue, qu'il compose d'abord en lui-même l'ouvrage qu'il exécute ensuite. Il en est de même de toutes les notions complexes: la fin doit toujours déterminer le nombre & la qualité des
idées simples qu'elles renferment. Quand je
prononce, par exemple, le mot vertu, je
considére l'homme par rapport à la religion
& à la société; & en conséquence j'entends
par vertu toutes les habitudes, qui nous rendent religieux & citoyens. Voilà un fond
qui appartient toujours à la notion complexe
que je me sais. Mais cette notion suffisamment déterminée en général, ne l'est pas encore pour chaque cas particulier. Elle est sufceptible de dissérents accessoires suivant les
devoirs de chaque état. Elle varie donc continuellement: elle n'est jamais exactement dans
un cas, ce qu'elle est dans l'autre.

En mathématique & en physique, les notions ont cet avantage, qu'ayant une fois été déterminées, elles ne varient plus. Mais, en morale, elles se transforment de tant de manieres, qu'il est rare que les hommes sachent les saisser avec précision. Retrouvant par - tout les mêmes mots, ils s'imaginent retrouver absolument par - tout les mêmes idées, & c'est-là une source de mauvais raisonnements.

Il y 2 donc cette différence entre les noDifférence
tions des substances & les notions des êtres entre les noTom. IV.
M

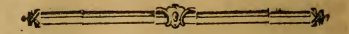
tions des subs- moraux, que nous regardons celles-ci comme rances & les des modeles, d'après lesquels nous jugeons êtres moraux. des choses; & que celles -là ne sont que des copies, dont les choses nous ont donné les modeles. Pour la vérité des premieres, il faut que les combinaisons de notre esprit soient conformes à ce qu'on remarque dans les choses: pour la vérité des secondes, il suffit qu'au dehors les combinaisons en puissent être telles quelles sont dans notre esprit. La notion de la justice seroit vraie, quand même on ne trouveroit point d'action juste, parce que sa vérité consiste dans une collection d'idées, qui ne dépend point de ce qui se passe hors de nous. Celle du fer n'est vraie, qu'autant qu'elle est conforme à ce métal, parce qu'il en doit être le modele.

Il ne tient fixer la signification des

Par ce déțail, il est facile de s'appercevoir qu'à nous de qu'il ne tiendra qu'à nous de fixer la signification des noms, parce qu'il dépend de nous de déterminer les idées simples dont nous avons nous-mêmes formé des collections. On conçoit aussi que les autres entreront dans nos pensées, pourvu que nous les mettions dans des circonstances où les mêmes idées simples soient l'objet de leur esprit comme du nôtre; & où ils soient engagés à les réunir sous les mêmes noms que nous les aurons rassemblées.

Votre expérience, Monseigneur, vous fair connoître les avantages de cette méthode. En esset comment vous êtes vous fait la plupart des idées que vous avez acquises sur les sciences, sur la morale & sur les arts? c'est en considérant successivement les circonstances, où les inventeurs se sont trouvés, & en vous y plaçant vous - même. Ayant réussi par ce moyen, nous réussirons encore: il sussira de continuer à nous conduire avec la même adresse; or cela nous devient tous les jours plus facile.





## CHAPITRE III.

De l'art de soutenir & de conduire son attention & sa réflexion.

L'expérience est serve est l'habitude de juger par le souvenir de ce qu'on a vu & des junous tiomper gements qu'on a déja portés. Elle s'acquiert par l'exercice des facultés de l'ame, & elle est aussi nécessaire dans la recherche de la vérité que dans la conduite de la vie.

Mais puisqu'il est de sa nature de nous saire juger d'après ce que nous avons vu & d'après les jugements que nous avons portés, elle doit nous jeter dans bien des erreurs: il sussit que nous ayons souvent vu superficiellement, & jugé précipitamment; chose sort ordinaire.

Sur-tout da les choses eirconstances nous obligent souvent de recon-

moître que nous manquons d'expérience, ou spéculation. que celle que nous avons est très - fautive : il n'en est pas de même quand nous avons à raisonner sur des choses de pure spéculation. Alors il est très rare, qu'on se rende à soi-même le témoignage de n'avoir ni assez vu, ni assez bien vu. Rien n'est si commun que de juger sans avoir réstéchi.

Notre réflexion a deux objets: les sensations actuelles, & les sensations que nous xion s'occupe nous souvenons d'avoir eues; & ces deux dessensations que nous a-choses s'éclairent mutuellement. Tantôt ce vons ou de que nous avons éprouvé, nous aide à mieux celles que nous avons éprouvé, nous aide à mieux celles que avons démêler ce que nous éprouvons; d'autres fois eues. ce que nous éprouvons, corrige des erreurs où nous sommes tombés par des jugements précipités.

Les objets sensibles etant fort compo-sés, nous ne pouvons les comparer qu'en abstractions, formant des abstractions: par là nous vo-cile se fait des yons ce qui convient à tous, & ce qui les tuelles, distingue, & nous les distribuons en dissérentes classes.

Or, les idées ne peuvent plus tomber sous les sens, lorsqu'elles sont abstraites & générales. Nous ne saurions voir un corps en gé-

néral, un arbre en général. Nous ne faurions même rien imaginer de semblable. Il en est de même de toutes les idées sensibles, lorsqu'on les considére d'une maniere générale, un son en général, une saveur en général.

Les idées ainsi considérées deviennent inrellectuelles: car quoique originairement elles n'aient été que des sensations, elles ne sont plus l'objet de la faculté qui sent; elles sont l'objet de la faculté intelligente, c'est - à-dire, de la faculté qui abstrait, qui compare, & qui juge.

Nous ne faus tellectuelles.

Notre réflexion peut se borner aux idées rions réfléchit intellectuelles; car je puis ne réfléchir que sans nous oc-cuper de quel. sur des idées abstraites: mais nous ne sauques idées in rions la borner à des idées sensibles. Nous ne réfléchissons, par exemple, sur la grandeur d'un corps, que parce que nous comparons sa grandeur avec celle d'un autre corps. Dès-lors notre esprit est donc occupé d'une idée commune, abstraite & par conséquent intellectuelle.

C'est à la mémoire à rerracer les idées in-Si les idées antellectuelles tellectuelles, puisque c'est elle qui les conque la mémoi-re retrace sont serve. Si elle les rappelle trop lentement, mal faites, la réflexion laissera échapper le moment de

juger, ou elle jugera avec précipitation, & nous jugeons sans avoir fair toutes les comparaisons némals cessaires. Si la mémoire manque d'ordre & de netteté, les idées se présenteront comme un tableau confus, où l'on discerne à peine quelques traits; il ne sera pas possible de faire des analyses exactes, & la réslexion ne s'exercera que pour mal juger.

Il est douc bien important de s'assurer de Ilfaut done s'assurer de la mémoire, & des idées qu'on lui a con-s'assurer de la siées. Or, pour s'assurer de sa mémoire, il précision des salur l'exercer beaucoup; & pour s'assurer de confions à no-l'exactitude des idées, dont elle a le dépôt, il faut reprendre nos connoissances à leur origine & en suivre la génération. Voilà ce que nous avons essayé de faire.

Quand on est sûr de sa mémoire, & des alors il ne idées qu'elle rappelle, il ne s'agit plus que de reste plus qu'è savoir regler sa réslexion: c'est-à-dire, de sa-savoir soute-nir & condui-voir la fixer, la soutenir, jusqu'à ce qu'on resaréssexions soit convaincu d'avoir bien analysé les objets dont on veut juger.

Nous avons pour cela bien des secours: fomment les sies objets sont présents, nous les tou- cens la sou- chons, nous fixons sur eux la vue, nous les tiennents. regardons sous toutes les faces, nous pré-

tons l'oreille au bruit qu'ils font, &c.: s'ils font absents, la main en trace l'image aux yeux, l'imagination les colore, la mémoire rappelle tout ce que nous y avons remarqué, nous en parlons avec nous-mêmes: par-là les sens, la mémoire, l'imagination concourent à déterminer l'attention sur un objet; & tout, jusqu'aux paroles qu'on prononce, donne des secours à la réflexion.

Mais il n'y a pas toujours autant de conla distrayent cert entre nos facultés. Souvent elles nuifent à l'attention, & par conséquent à la
réslexion, par les idées contraires qu'elles
offrent tout - à - coup. Ainsi ce que j'entends, me distrait malgré moi de ce que je
vois; & une idée souvent sutile qui s'offre
à mon imagination, m'arrache aux méditations les plus prosondes.

Ils ne sont

Pas un obsta- à cette occasion dans une erreur grossiere:
cle à la réstevion.

Les philosophes méditatifs sont tombés
pas un obsta- à cette occasion dans une erreur grossiere:
cle à la résteils ont cru que les sens sont un obstacle à la
réstexion. Ils ont vu les distractions qu'ils
nous donnent, ils n'ont pas vu comment ils
contribuent à nous rendre attentifs.

On pent mé. Qu'on se recueille dans le silence & dans

l'obscurité, le plus petit bruit, ou la moin-diter dans le dre lueur suffira pour distraire, si l'on est dans le sience. frappé de l'un ou de l'autre au moment qu'on ne s'y attendoit point. C'est que les idées dont on s'occupe, se lient naturellement avec la situation où l'on se trouve; & qu'en conséquence les perceptions qui sont contraires à cette situation, ne peuvent survenir, qu'aussitôt l'ordre des idées ne soit troublé. On peut remarquer la même chose dans une supposition toute dissérente. Si, pendant le jour & au milieu du bruit, je résiéchis sur un objet, ce sera assez pour me donner une distraction. Que la lumiere ou le bruit cesse tout - à - coup, dans ce cas, comme dans le premier, les nouvelles perceptions que j'éprouve, sont tout-à-fait contraires à l'état où j'étois auparavant. L'impression subite, qui se fait en moi, doit donc encore interrompte la suite de mes idées.

Cette seconde expérience sait voir que la ce sont les lumiere & le bruit ne sont pas un obstacle sensations à la réslexion: je crois même qu'il ne sau-nuisent à la droit que de l'habitude, pour en tirer de réflexion. grands secours. Il n'y a proprement que les révolutions inopinées, qui puissent nous dis-traire. Je dis inopinées; car quels que soient les changements qui se font autour de nous;

s'ils n'offrent rien à quoi nous ne devions. naturellement nous attendre, ils ne font que nous appliquer plus fortement à l'objet dont nous voulions nous occuper. Combien de choses différentes ne rencontre - t - on pas quelquefois dans une même campagne? Des côteaux abondants, des plaines arides, des rochers qui se perdent dans les nues, des bois où le bruit & le silence, la lumiere & les ténebres se succedent alternativement, &c. Cependant les poëtes éprouvent tous les jours que cette variété les inspire; c'est qu'étant liée avec les plus belles idées dont la poésie se pare, elle ne peut manquer de les réveil-. ler. La vue, par exemple, d'un côteau abondant retrace le chant des oiseaux, le murmure des ruisseaux, le bonheur des bergers leur vie douce & paisible, leurs amours, leur constance, leur fidélité, la pureté de leurs mœurs &c.

Les sens & L'homme ne pense qu'autant qu'il eml'imagination prunte des secours, soit des objets qui lui
ai lentla réfle- frappent les sens, soit de ceux dont son imagination lui retrace les images; & cette observation est vraie pour les philosophes comme pour les poètes. Il est certain que selon
les habitudes que l'esprit s'est faite, il n'y
a rien qui ne puisse nous aider à résléchir :

c'est qu'il n'est point d'objets auxquels nous n'ayons le pouvoir de lier nos idées, & qui, par conséquent, ne soient propres a facili-ter l'exercice de la mémoire & de l'imagination. Tout consiste à savoir former ces liaisons conformément au but qu'on se propose, & aux circonstances où on se trouve. Avec cette adresse, il ne sera pas nécessaire d'avoir, comme quelques philosophes, la precaution de se retirer dans des solitudes, ou de s'enfermer dans un caveau, pour y méditer à la lueur d'une lampe. Ni le jour, ni les ténebres, ni le bruit, ni le silence, rien ne peut mettre obstacle à l'esprit d'un homme qui sait penser : tout dépend des habitudes qu'on s'est faites. Quand il faut peu de chose pour distraire, c'est qu'on est peu accoutumé à réfléchir.

Continuellement assaillis par des idées sen- Ils'agit seusibles & par des idées intellectuelles, nous lement d'écar-fommes entraînés des unes aux autres. Tan-ter les idées qui n'ont pas tôt elles nous fixent avec effort sur l'objet de affez de rapnotre réflexion, tantôt elles nous transportent les, dont nous sur des objets bien différents; & elles produi-voulons nous sent des effets aussi contraires, suivant les rap-occuper. ports qu'elles ont avec la chose dont nous voulons nous occuper. Il ne faut donc pas plus renoncer aux idées sensibles, qu'aux idées

intellectuelles; & il faur écarter les idées intellectuelles, comme les idées sensibles, lorsqu'elles n'ont point d'analogie avec l'objet de notre réflexion.

En effet, quand on veut résléchir sur des choses sensibles, il est évident que, s'il y a des sensations dont il saut se garantir, il y en a aussi auxquelles on ne sauroit trop se livrer.

Moyens pro- Mais le plus difficile, c'est de commander pres à cet es- à notre imagination. Quelquesois plus nous voulons écarter les idées dont elle traverse notre réflexion, plus ces idées se monttent obstinément. Alois il faut emprunter le secours de toutes nos facultés. Nous regarderons avec effort l'objet que nous voulons étudier, nous le toucherons, nous en désignerons de la main toutes les parties, nous nous dirons à haute voix tout ce que nous y remarquerons. Nous déterminerons encore notre mémoire à nous rappeller de pareils objets, à nous rappeller les impressions qu'ils ont faites sur nous, les jugements que nous en avons portés: nous écarterons au contraire toutes les choses sensibles qui ont quelque rapport avec les idées capables de nous distraire. Si, après ces moyens, on ne devient, pas maître de son imagination, il ne restera plus qu'à attendre qu'elle se ralentisse d'ellemême.

Le même artifice soutient l'attention qu'on veut donner aux idées intellectuelles. Car s'il y a des sensations propres à nous distraire de pareils objets, il v en a aussi qui nous y appliquent davantage: telles sont toutes les sensations qui sont ou qui pourroient être l'origine de ces idées. Aussi l'imagination nous est-elle en pareil cas d'un grand secours : elle rend les idées équivalentes à des sensations, elle nous présente sans cesse les tableaux qui ont avec elles la plus grande analogie, & elle empêche que rien ne puisse nous distraire.

Il n'y a personne qui ne tire quelquesois Il saut s'ob-de son propre sonds des pensées qu'il ne doit server, pour qu'à lui, quoique peut-être elles ne soient pas apprendre à conduire sa neuves. C'est dans ces moments qu'il faut ren- réflexion. trer en soi, pour résléchir sur tout ce qu'on éprouve. Il faut remarquer les impressions qui se faisoient sur les sens, la maniere dont l'esprit étoit affecté, le progrès de ses idées, en un mot, toutes les circonstances qui ont pu faire naître une pensée qu'on ne doit qu'à sa propre réflexion. Si on veut s'observer plusieurs fois de la sorte, on ne manquera

pas de découvrir quelle est la marche nas turelle de son esprit. On connoîtra, par conséquent, les moyens qui sont les plus propres à le faire réfléchir; & même s'il s'est fait quelque habitude contraire à l'exercice de ses opérations, on pourra peu-à-peu l'en corriger.

Les hommes leur esprie.

On reconnoîtroit facilement ses défauts, si de génie au- on pouvoit remarquer que les plus grands roient rendu hommes en ont eu de semblables. Les philovoient donné fophes auroient suppléé à l'impuissance où l'histoire des nous sommes pour la plupart, de nous étudier progrès de nous-mêmes nous-mêmes, s'ils nous avoient laissé l'histoire des progrès de leur esprit. Descartes l'a fait, & c'est une des grandes obligations que nous lui ayons. Au lieu d'attaquer directement les Scholastiques, il représente le temps où il étoit dans les mêmes préjugés; il ne cache point les obstacles qu'il a eus à surmonter pour s'en dépouiller ; il donne les regles d'une méthode beaucoup plus simple qu'aucune de celles qui avoient été en usage jusqu'à lui; & laissant entrevoir les découvertes qu'il croix avoir faites, il prépare par cette adresse les esprits à recevoir les nouvelles opinions qu'il se proposoit d'établir (\*). Je crois que cette

<sup>(\*)</sup> Voyez sa méthode.

conduite a eu beaucoup de part à la révolution dont ce philosophe est l'auteur.

Les mathématiques sont la science où l'on Pourquoi connoît le mieux l'art de conduire sa réflexion. les mathémas Elles doivent cet avantage à la précision des ticiens sont idées, à l'exactitude des signes & à l'enchaî-noissent le nement dans lequel elles présentent les choses. mieux l'art de

Cest par-là que les mathématiciens poussent l'analyse jusques dans les derniers termes. Qu'on sache donner de la précision aux idées, de l'exactitude aux signes, & de l'ordre aux différents objets qu'on a à traiter, il ne sera pas bien difficile de réfléchir.





### CHAPITRE IV.

De l'analyse.

Conditions Panalyser, c'est décomposer, comparer & nécessaires à saisir les rapports.

Mais l'analyse ne décompose, que pour faire voir, autant qu'il est possible, l'origine & la génération des choses. Elle doit donc présenter les idées partielles dans le point de vue, où l'on voit se reproduire le tout qu'on analyse. Celui qui décompose au hasard, ne fait que des abstractions: celui qui n'abstrait pas toutes les qualités d'un objet, ne donne que des analyses incomplertes : celui qui ne présente pas ses idées abstraites dans l'ordre qui peut facilement faire connoître la génération des objets, fait des analyses peu instructives, & ordinairement fort obscures. L'analyse est donc la décomposition entiere d'un objet, & la distribution des parties dans l'ordre où la génération devient facile, J'ai suivi, Monseigneur, cette

cette méthode dans nos leçons; ainsi, je n'ai pas besoin de vous en donner des exemples.

L'analyse est le vrai secret des découver- Ayantages de tes, parce qu'elle tend par sa nature à nous cette methofaire remonter à l'origine des choses. Elle a decet avantage, qu'elle n'offre jamais que peu d'idées à la fois, & toujours dans la gradation la plus simple. Elle est ennemie des principes vagues, & de tout ce qui peut être contraire à l'exactitude & à la précision. Ce n'est point avec le secours des propositions générales qu'elle cherche la vérité, mais tonjours par une espece de calcul; c'est-à-dire, en composant & décomposant les notions, jusqu'à ce qu'on les ait comparées sous tous les rapports favorables aux découvertes qu'on a en vue. Ce n'est pas non plus par des définitions, qui d'ordinaire ne font que multiplier les disputes, c'est en expliquant la génération de chaque idée. On voit par-là quelle est la seule méthode qui puisse donner de l'évidence à nos raisonnements, & par conséquent la seule qu'on doive suivre dans la recherche de la vérité.

Tantôt une analyse est complette en elle-Analyse commême, tantôt elle ne l'est que relativement plette & anaaux connoissances que nous avons. Dans le lyse incompremier cas elle remonte aux qualités primitives, les embrasse toutes & ne présuppose Tom. IV.

rien. Dans le second, elle est véritablement incomplette: elle s'arrête aux qualités secondaires, aux essets que nous découvions, aux phénomenes, & elle ne peut nous rapprocher des principes.

Le géometre donne des exemples d'analyfes complettes en elles mêmes, toutes les fois qu'il détermine le nombre & la grandeur des angles & des côtés d'une figure. Il est évident que ces analyses ne présupposent rien; car une figure ne sauroit avoir autre chose que des angles & des côtés.

En physique, au contraire, les analyses ne sont complettes que relativement aux découvertes que nous avons faires. En vain décompose-t on toutes les qualités qui tombent sous nos sens; il faut nécessairement qu'il en échappe, & il en échappera toujours. Des instruinents suppléent à la foiblesse de nos organes, 💸 paroissent nous découvrir un nouveau monde: mais dans le vrai ce ne sont que de nouvelles décorations qu'ils font passer devant nous, & la nature reste cachée derriere un voile qui ne se leve jamais. D'ailleurs l'art ne peut découvrir que des qualités analogues à celles que nous connoissons déja; & un microscope ne seroit pas plus inutile à des aveugles, qu'à nous un instrument propre à faire appercevoir des qualités pour lesquelles il faudroit d'autres sens que les nôtres.

Quand nos analyses sont en elles-mêmes Les analys complettes, nous avons des connoissances ab-sescomplettes nous donne le folues, c'est-à-dire, que nous savons ce que des connoisles choses sont en elles mêmes. Nous savons, sances abses par exemple, qu'un triangle est composé de trois côtés. En pareil cas nous connoissons la nature des choses.

Nous n'avons que des connoissances rela-Les analyses tives à nous, nous savons seulement ce que incomplettes les êtres sont à notre égard, lorsque les ana-des connois-lyses ne sont pas complettes en elles-mêmes. sances relati-Telles sont toutes les notions que nous nous ves, formons des objets sensibles. Quand je fais, par exemple, l'énumération de toutes les qualités qu'on a découvertes dans l'or, je donne une analyse qui n'est complette que par rapport aux connoissances qu'on a acquises sur ce métal : mais je n'en connois pas mieux ce qu'il est en lui-même. En pareil cas l'analyse ne sauroit pénétrer dans la nature des êtres.

L'analyse des facultés de l'ame est complette, L'analyse fair si nous nous contentons de remonter jusqu'aux connoître les sensations simples, jusqu'aux sensations déga-facultés del'a. mération.

me & leur gé gées de tout jugement : mais elle est incom= plette, si nous voulons pénétrer dans la nature de l'être sentant. Cette méthode ne nous permet pas de croire long-temps que nous Soyons faits pour de pareilles recherches; elle nous fait bientôt appercevoir des idées qui nous manquent, & elle nous garantit de tous les mauvais raisonnements que la synthese fait saire aux philosophes.

> C'est déja un avantage : elle en a encore un autre, celui de mener à des découvertes: car les facultés de l'ame étant une fois bien analysées, il ne reste plus qu'à faire des comparaisons pour connoître les rapports qui sont entre elles, & la maniere dont elles naissent d'un même principe. Pourquoi cette vérité, le jugement, la réflexion, les passions, toutes les facultés de l'ame ne sont que la sensation zransformée, a-v-elle échappé à Locke & à tous les métaphyficiens? C'est qu'aucun n'a connu cette analyse rigoureuse dont nous faisons usage.

pas analyser,

Pour raisonner sans clarté & sans précision; Sionne sait il suffit de s'être embarrassé dans une idée on raisonne vague, dont on n'a pas su faire l'analyse. Alors sans clarté & on est arrêté au moment qu'on auroit pu faire une découverte, & on répand sur les vérités connues une obscurité qui permet rarement

de les démontrer. Les métaphysiciens en donnent des exemples, lorsque peu délicats sur le choix des preuves, ils accumulent l'un sur l'autre de mauvais raisonnements, disant toujours, cela est évident, lorsque leurs propositions sont absurdes, ou probables tout au plus, avançant, comme incontestable, tout ce qu'ils pensent; regardant, comme incompréhensible, tout ce qu'ils n'ont pas imaginé; rêvant qu'ils voient la lumiere, & se croyant faits pour la montrer.

On raisonne donc au hasard, quand on ne sait pas analyser; car alors on ne peut reconnoître l'évidence, ni en distinguer les différentes especes, ni, lorsqu'elle manque, déterminer les différents degrés de certitude dont les choses sont susceptibles : on donne des principes vagues pour des idées; des définitions de mor, pour des essences; & des discours confus, pour des démonstrations.

Il n'est pas toujours possible à l'analyse d'ap. Ilyadestape précier tous les rapports. Par exemple, com-ponts que l'ament déterminer entre des couleurs les degrés pas apprésies. de dissérence ou de ressemblance? Comment les déterminer entre des saveurs, des odeurs, entre des qualités tactiles, telles que le chaud, le froid, la dureté, la mollesse, &c. Comment les déterminer entre toutes les idées qu'on

peut comprendre sons les termes généraux de plaisir & de douleur. Ce sont-là des sensations simples qu'on ne peut ni diviser, ni mesurer. L'oreille même n'est parvenue à marquer avec précision les intervalles des sons, que parce que d'autres sens ont inesure les corps sonores.

Enquoi con-

Les mathématiques passent pour la science sifte la force la mieux démontrée, non qu'il ne soit possides démons- ble aux autres sciences de donner d'aussi bonchémanques, nes démonstrations, mais parce qu'elle est appuyée sur des principes plus sensibles, & sur des idées qui sont naturellement déterminées. Quand, pour s'élever dans l'infini, elle perd de vue ces principes & ces idées, elle devient incertaine, & elle s'égare souvent dans des paralogismes. Ce qui lui est encore favorable, c'est qu'aucun préjugé ne nous intéresse à nous refuser à ses démonstrations; & que lorsque le commun des hommes ne la peut pas suivre dans ses spéculations, tout le monde s'accorde à en juger sur le témoignage des géometres.

Méprise à ce sujet.

Comme il est bien plus dissicile de juger de la force des démonstrations par la seule comparaison des idées, que par la forme sensible qu'elles prennent constamment dans le discours; on s'est fait une habitude de juger qu'il

y a démonstration par-tout, où l'on trouve la forme dont les géometres se servent, & qu'il n'y en a point là où cette sorme ne se trouve pas. De la il est arrivé que les uns ont dit, il n'y a démonstration qu'en mathématiques, & que d'autres, ayant sait bien des essorts pour transporter dans la théologie, dans la morale & ailleurs tout ce qu'ils ont pu de la forme géométrique, se sont imaginés saire des démonstrations.

Mais si, n'ayant aucun égard aux formes, qui dans le vrai ne sont rien à l'évidence, nous ne considérons que les idées, nous reconnoîtrons que l'identité qui fait seule en mathématiques la force des démonstrations, donne aussi des démonstrations dans les autres sciences: c'est aux esprits justes, sans prévention & capables d'une attention soutenue, qu'il apparetient d'en juger.





### CHAPITRE V.

De l'ordre qu'on doit suivre dans la recherche de la vérité.

découverte,

L' me semble qu'une méthode qui a conduit thode qui a à une vérité, peut conduire à une seconde, conduit à une & que la meilleure doit être la même pour peut conduire toutes les sciences. Il suffiroit donc de réséchir sur les découverres qui ont été faites, pour apprendre à en faire de nouvellles : les plus simples seroient les plus propres à cet effet parce qu'on remarqueroit avec moins de peine les moyens qui ont été mis en usage. Je prendrai pour exemple les notions élémentai-res de l'arithmétique, & je suppose que nous fussions dans le cas de les acquérir pour la premiere fois.

Méthode qui

Nous commencerions sans doute par nous réustit en a faire l'idée de l'unité, &, l'ajoutant plusieurs richmétique. fois à elle-même, nous en formerions des collections que nous fixerions par des signes. Nous répéterions cette opération, & par ce moyen nous aurions bientôt sur les nombres autant d'idées complexes, que nous souhaiterions d'en avoir. Nous résléchirions ensuite sur la maniere dont elles se sont formées, nous en observerions les progrès, & nous apprendrions infailliblement les moyens de les décomposer. Dès-lors nous pourrions comparer les plus complexes avec les plus simples, & découvrir les propriétés des unes & des autres.

Dans cette méthode, les opérations de l'esprit n'auroient pour objet que des idées simples ou des idées complexes que nous aurions formées, & dont nous connoîtrions parfaitement la génération. Nous ne trouverions done point d'obstacle à découvrir les premiers rapports des grandeurs. Ceux-là connus, nous verrions plus facilement ceux qui les suivent immédiatement, & qui ne manqueroient pas de nous en faire appercevoir d'autres. Ainsi, après avoir commencé par les plus simples, nous nous éléverions insensiblement aux plus composés; & nous nous ferions une suite des connoissances qui dépendroient si fort les unes des autres, qu'on ne pourroit arriver aux plus éloignées que par celles qui les auroient précédées.

Une pareille Les autres sciences, qui sont également ment dans les principes que des idées simples qui nous autres scien viennent par sensation. Pour en acquériz des notions complexes, nous n'avons, comme dans les mathématiques, d'autre moyen, que de réunir les idées simples en dissérrentes collections. Il y saut donc suivre le même ordre dans les idées, & apporter la même précaution dans le choix des signes.

Bien des préjugés s'opposent à cette conduite : mais voici le moyen que j'imagine pour s'en garantir.

C'est dans l'enfance que nous nous sompourroitl'em mes imbus des préjugés qui retardent les progrès de nos connoissances, & qui nous sont
tomber dans l'erreur. Un homme que Dieu
créeroit d'un rempérament mûr, & avec des
organes si bien développés, qu'il auroit dès les
premiers instants un parfair usage de la raison, ne trouveroit pas dans la recherche de
la vérité les mêmes obstacles que nous. Il n'inventeroit des signes qu'à mesure qu'il éprouveroit de nouvelles sensations, & qu'il feroit
de nouvelles réslexions. Il combineroit ses
premieres idées selon les circonstances où il se

trouveroit; il fixeroit chaque collection par des noms particuliers; &, quand il voudroit comparer deux notions complexes, il pourroit aisement les analyser, parce qu'il ne trouveroit point de difficulté à les réduire aux idées simples dont il les auroit lui même formées. Ainsi n'imaginant jamais de mots qu'après s'être fait des idées, ses notions seroient toujours exactement déterminées, & sa langue ne seroit point sujette aux obscurités & aux équivoques des nôtres. Imaginons-nous donc être à la place de cet homme, passons par toutes les circonstances où il doit se trouver, voyons avec lui ce qu'il fent, formons les mêmes réflexions, acquérons les mêmes idées, analysons-les avec le même soin, exprimons-les par de pareils fignes, & faisonsnous, pour ainsi dire, une langue toute nou-

En ne raisonnant, suivant cette méthode, que sur des idées simples, ou sur des idées quien résultecomplexes qui seront l'ouvrage de l'esprit, roient. nous aurons deux avantages : le premier, c'est que, connoissant la génération des idées sur lesquelles nous méditerons, nous n'avancerons point que nous ne sachions où nous sommes, comment nous y sommes venus, & comment nous pourrions retourner sur nos

pas. Le second, c'est que dans chaque matiere nous verrons sensiblement quelles sont les bornes de nos connoissances; car nous les trouverons, lorsque les sens cesseront de nous fournir des idées, & que, par conséquent, l'esprit ne pourra plus former de notions. Or. rien ne me paroît plus important que de discerner les choses auxquelles nous pouvons nous appliquer avec succès, de celles où nous ne pouvons qu'échouer. Pour n'en avoir pas su faire la différence, les philosophes ont souvent perdu à examiner des questions insolubles, un temps qu'ils auroient pu employer à des recherches utiles. On en voit un exemple dans les efforts qu'ils ont faits pour expliquer l'essence & la nature des êtres.

Elle garanti.

Toutes les vérités se bornent aux rapports roit de bien qui sont entre des idées simples, entre des des creurs idées complexes, & entre une idée simple & une idée complexe. Par la méthode que je propose, on pourra éviter les erreurs où l'on tombe dans la recherche des unes & des autres.

> Les idées simples ne peuvent donner lieu à aucune méprise. La cause de nos erreurs vient de ce qu'observant superficiellement une

notion, nous ne remarquons pas tout ce qu'elle renferme, & que par conséquent nous en retranchons, sans nous en appercevoir, des i sées qui en sont des parties essentielles; ou de ce que notre imagination, jugeant précipitamment, y suppose ce qui n'y est pas, & par conséquent nous y fait voir des idées qui n'en ont jamais fait partie. Or, nous ne pouvons rien retrancher d'une idée simple; puisque nous n'y distinguons point de parties; & nous n'y pouvons rien ajouter, tant que nous la considérons comme simple, puisqu'elle perdroit sa simplicité.

Ce n'est que dans l'usage des notions complexes qu'on pourroit se tromper, soit en ajoutant, soit en retranchant quelque chose mal à propos. Mais, si nous les avons faites avec les précautions que je demande, il sus-fira, pour éviter les méprises, d'en reprendre la génération; car par ce moyen nous y verrons ce qu'elles renferment, & rien de plus, ni de moins. Cela étant, quelques comparaisons que nous fassions des idées simples & des idées complexes, nous ne leur attribuerons jamais d'autres rapports que ceux qui leur appartiennent.

Les philosophes ne sont des raisonnements Les philosoe

phes ne se sont si obscurs & si confus, que parce qu'ils ne rompés, que soupçonnent pas qu'il y ait des idées qui ne l'ont pas soient l'ouvrage de l'esprit; ou que, s'ils le connue. soupçonnent, ils sont incapables d'en décou-

soupçonnent, ils sont incapables d'en découvrir la génération. Prévenus que les idées sons innées, ou que, telles qu'elles sont, elles ont été bien faites; ils croient n'y devoir rien changer, & ils les adoptent avec confiance. Comme on ne peut bien analyser que les idées qu'on a soi même formées avec ordre, leurs analyses sont presque toujours défectueuses. Ils étendent ou restreignent mal à propos la fignification des mots, ils la changent sans s'en appercevoir, ou même ils rapportent les mots à des notions vagues & à des réalités inintelligibles. Il faut, qu'on me permette de le répéter, il faut donc se faire une nouvelle combinaison d'idées; commencer par les plus simples que les sens transmettent; en former des notions complexes, qui, en se combinant à leur tour, en produiront d'autres, & ainsi de suite. Pourvu que nous consacrions des noms distincts à chaque collection, cette méthode ne peut manquer de nous faire éviter l'errenr.

Descartes a eu raison de penser que, pour Descartes est arriver à des connoissances certaines, il fal-inutile, & mê loit commencer par rejeter toutes celles que

nous croyons acquises: mais il s'est trompé, meimpratica? lorsqu'il a cru qu'il suffisoit pour cela de ble. les révoquer en doute. Douter si deux & deux font quatre, si l'homme est un animal raisonnable, c'est avoir des idées de deux, de quatre, d'homme, d'animal & de raisonnable. Le doute laisse donc subsister les idées telles qu'elles sont; & nos erreurs, venant de ce que nos idées ont été mal faites, il ne les fauroit prévenir. Il peut pendant un temps nous faire suspendre nos jugements: mais enfin nous ne sortirions d'incertitude, qu'en consultant les idées qu'il n'a pas détruites; &, par conséquent, si elles sont vagues & mal déterminées, elles nous égareront comme aupara-vant. Le doute de Descartes est donc inutile. Chacun peut éprouver par lui même qu'il est encore impraticable : car, si l'on compare des idées familieres & bien déterminées, il n'est pas possible de douter des rapports qui sont entre elles : telles font, par exemple, celles des nombres.

Si ce philosophe n'avoit pas été prévenu Les idées que pour les idées innées, il auroit vu que l'uni- Descartes appour les idées innées, il auroit vu que l'unique moyen de se faire un nouveau fond de pelle simples, ne sont pas connoillances, étoit de détruire les idées mê-celles par où mes, pour les reprendre à leur origine, c'est-mencer. à-dire, aux sensations. Par-là on peut remar-

quer une grande différence entre dire avec lui qu'il faut commencer par les choses les plus simples, ou suivant ce qu'il m'en paroît, par les idées les plus simples que les sens transmettent. Chez lui les choses les plus simples sont des idées innées, des principes généraux & des notions abstraites, qu'il regarde comme la source de nos connoissances. Dans la méthode que je propose, les idées les plus simples sont les premieres idées particulieres qui nous viennent par sensation. Ce sont les matériaux de nos connoissances, que nous combinerons selon les circonstances, pour en former des idées complexes & des idées abstraites, dont l'analyse nous découvrira les rapports. Il faut remarquer que je ne me borne pas à dire qu'on doit commencer par les idées les plus simples, mais je dis par les idées les plus simples que les sens transmettent, ce que j'ajoute afin qu'on ne les confonde pas avec les notions abstraites, ni avec les principes généraux des philosophes. L'idée du solide, par exemple, toute complexe qu'elle est, est une des plus simples qui viennent immédiatement des sens. A mesure qu'on la décompose, on se forme des idées plus simples qu'elle, & qui s'éloignent dans la même proportion de celles que les sens transmettent. On la voit diminuer dans la surface, dans

dans la ligne, & disparoître entierement dans le point. (\*)

Il y a encore une différence entre la mé. Il ne saut pas thode de Descartes & celle que j'essaie d'éta- non plus com. blir. Selon lui, il faut commencer par définir mencer par les choses, & regarder les définitions comme sions. des principes propres à en faire découvrir les propriétés. Je crois, au contraire, qu'il faut commencer par chercher les propriétés, & il me paroît que c'est avec fondement. Si les notions que nous sommes capables d'acquérir, ne sont, comme je l'ai fait voir, que différentes collections d'idées simples que l'expérience nous a fait rassembler sous certains noms; il est bien plus naturel de les former, en cherchant les idées dans le même ordre. que l'expérience les donne, que de com-mencer par les définitions, pour déduire ensuite les différentes propriétes des choses.

Par ce détail on voit que l'ordre qu'on L'ordre sna-doit suivre dans la recherche de la vérité, lytique est ce-est le même que j'ai déja eu l'occasion d'indi-vertes. quer en parlant de l'analyse. Il consiste à re-

<sup>(\*)</sup> Je prends les mots de surface, ligne, point dans le sens des géometres.

monter à l'origine des idées, à en développes la génération, & à en faire différentes compositions & décompositions pour les comparer par tous les côtés & pour en découvrir tous les rapports. Je vais dire un mot sur la conduite qu'il me paroît qu'on doit tenir pour rendre son esprit aussi propre aux découvertes qu'il peut l'être.





# CHAPITRE VI.

Comment on peut se rendre propre aux découvertes.

L faut commencer par se rendre compte des connoissances qu'on a sur la matiere qu'on veut il faut se approfondir, en développer la génération, & te des idées en déterminer exactement les idées. Pour une qu'en a, vérité qu'on trouve par hasard, & dont on ne peut même s'assurer, on court risque, lorsqu'on n'a que des idées vagues, de tomber dans bien des erreurs.

Toutes ces idées étant bien déterminées, & les confice sont autant de données, qui, étant compa-dérer dans le rées entre elles, doivent nécessairement con- point de vue, où elles doiduire à de nouvelles vérités. Tout conssse à vent avoir la suivre, dans les combinaisons qu'on en fait, la liaison avec plus grande liaison qui est entr'elles. Quand celles qu'on je veux réstéchir sur un objet, je remarque cherche. d'abord que les idées que j'en ai, sont liées avec celles que je n'en ai pas, & que je cher-

che. J'observe ensuite que les unes & les antres peuvent se combiner de bien des manieres, & que, selon que les combinaisons varient, il y a entre les idées plus ou moins de liaisons. Je puis donc supposer une combinaison où la liaison est aussi grande qu'ellepeut l'être; & plusieurs autres où la liaison va en diminuant, ensorte qu'elle cesse enfin d'être sensible. Si j'envisage un objet par un endroit qui n'a point de liaison sensible avec les idées que je cherche, je ne trouverai nen. Si la liaison est légere, je découvrirat peu de chose, mes pensées ne me paroîtront que l'effet d'une application violente, ou même du hasard, & une découverte faite de la sorte me fournira peu de lumiere pour arriver à d'autres. Mais que je considére un obj t par le côté qui a le plus de liaison avec les idées que je cherche, je découvrirai tont, l'analyse se fera presque sans effort de ma part, & à mesure que j'avancerai dans la connoissance de la vérité, je pourrai observer jusqu'aux ressorts les plus subrils de mon esprit, & par-là apprendre l'art de faire de nouvelles analyses.

Cette plus grande liaison ment on doit commencer pour saisir les idées se trouve dans selon leur plus grande liaison. Je dis que la générauoa. combinaison où cette liaison se rencontre, est

celle qui se conforme à la génération même des idées. Il saut par conséquent commencer par l'idée premiere qui a dû produire toutes les autres. Venons à un exemple.

Exemple.

Les Scholastiques & les Carrésiens n'ont connu ni l'origine ni la génération de nos connoissances : c'est que le principe des idées innées, & la notion vague de l'entendement, d'où ils sont partis, n'ont aucune liaison avec cette découverre. Locke a mieux rénssi, parce qu'il a commencé aux sens; & il n'a laissé des choses imparfaites dans son ouvrage que parce qu'il n'a pas développé les premiers progrès des opérations de l'ame. J'ai essayé de faire ce que ce philosophe avoit oublié, & aussitôt j'ai découvert des vérités qui lui avoient échappé, & j'ai donné une analyse où je développe l'origine & la génération de toutes nos idées & de toutes nos facultés. J'ai toujours snivi cette méthode dans les systèmes que je vous ai expliqués.

Au reste on ne pourra se servir avec succès de la méthode que je propose, qu'autant que précaution on l'on prendra toutes sortes de précautions, doit avancez ann de n'avancer qu'à mesure qu'on détermi-cherches. nera exactement ses idées. Si on passe trop légérement sur quelques unes, on se trouvera arrêté par des obstacles, qu'on ne vaincra qu'en

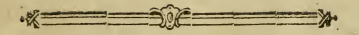
**)** 3

revenant à ses premieres notions, pour les déterminer mieux qu'on n'avoit fait.

La liaison des Pesprit hu-

Les philosophes ont souvent demandé s'il idées en l'uni- y a un premier principe de nos connoissanprogrès de ces. Les uns n'en ont supposé qu'un, les autres deux ou même davantage. Je vous ai souvent fait remarquer que le principe de la liaison des idées est le plus simple, le plus lumineux, & le plus fécond. Dans le temps même qu'on n'en remarquoit pas l'influence, l'esprit humain lui devoit tous ses progrès.





# CHAPITRE VII.

De l'ordre qu'on doit suivre dans l'exposition de la vérité.

CHACUN sait que l'art ne doit pas paroître dans un ou rage; mais peut être ne sait-on l'art se cache pas également que ce n'est qu'à force d'art qu'on peut le cacher. Il y a bien des écrivains qui, pour être plus faciles & plus naturels, croient ne devoir s'assujettir à aucun ordre. Cependant si par la belle nature on entend la nature sans désaut, il est évident qu'on ne doit pas chercher à l'imiter par des négligences, & que l'art ne peut disparoître, que lorsqu'on en a assez pour les éviter.

Il y a d'autres écrivains qui mettent beaucoup d'ordre dans leurs ouvrages: ils les di-relà la chose
visent & subdivisent avec soin, mais on est qu'on traite,
est celui qu'choqué de l'art qui perce de toutes parts. Plus on doit chos
ils cherchent l'ordre, plus ils sont secs, rebu-

0 4

tants & difficiles à entendre : c'est parce qu'ils n'ont pas su choisir celui qui est le plus naturel à la matiere qu'ils traitent. S'ils l'eus-sent choisi, ils auroient exposé leurs pensées d'une maniere si claire & si simple, que le lecteur les eût comprises trop facilement, pour se douter des essorts qu'ils auroient été obligés de faire. Nous sommes portés à croire les choses faciles ou difficiles pour les autres, selon qu'elles sont l'un ou l'autre à notre égard; & nous jugeons naturellement de la peine qu'un écrivain a eue à s'exprimer, par celle que nous avons à l'entendre.

L'ordre naturel à la chose ne peut jamais nuire. Il en faut jusques dans les ouvrages qui sont saits dans l'enthousiasme, dans une ode, par exemple: non qu'on y doive raisonner méthodiquement, mais il saut se conformer à l'ordre dans lequel s'arrangent les idées qui caractérisent chaque passion. Voilà, ce me semble, en quoi consiste la force & toute la beauté de ce genre de poésie.

S'il s'agit des ouvrages de raisonnement, ce n'est qu'autant qu'un auteur y met de l'or-dre, qu'il peut s'appercevoir des choses qui ont été oubliées, ou de celles qui n'ont point été approsondies.

L'ordre nous plaît; la raison m'en paroît Pourquoi bien simple : c'est qu'il rapproche les choses, l'ordre plaît. qu'il les lie, & que, par ce moyen, facilitant l'exercice des opérations de l'ame, il nous met en état de remarquer sans peine les rapports qu'il nous est important d'appercevoir dans les objets qui nous touchent. Notre plaisir doit augmenter à proportion que nous concevons plus facilement les choses, que nous sommes curieux de connoître.

Le défaut d'ordre plait aussi quelquesois: Pourquoi le cela dépend de certaines situations où l'ame se désaut d'or-trouve. Dans ces moments de reverie où l'es-dreplast quel-quesois. prit trop paresseux pour s'occuper long-temps des mêmes pensées, aime à les voir flotter au hasard; on se plaira, par exemple, beaucoup plus dans une campagne que dans les plus beaux jardins. C'est que le désordre qui y regne, paroît s'accorder mieux avec celui de nos idées, & qu'il entretient notre rêverie, en nous empêchant de nous arrêter sur une même pensée. Cet état de l'ame est même afsez voluptueux, sur-tout lorsqu'on en jouit après un long travail.

Il y a aussi des situations d'esprit savorables à la lecture des ouvrages qui n'ont point d'ordre. Quelquefois, par exemple, je lis Montaigne avec beaucoup de plaisir, d'autres fois

j'avoue que je ne puis le supporter. Je ne sais si d'autres ont fait la même expérience; mais, pour moi, je ne voudrois pas être condamné à ne lire jamais que de pareils écrivains. Quoiqu'il en soit, l'ordre a l'avantage de plaire plus constamment; le défaut d'ordre ne plaît que par intervalles, & il n'y a point de regles pour en assurer le succès. Montaigne est donc bien heureux d'avoir réussi. & on seroit bien hardi de vouloir l'imiter.

Ce qu'il faut voir de l'or.

L'objet de l'ordre, c'est de faciliter l'in-Eviter pour a telligence d'un ouvrage. On doit donc éviter les longueurs, parce qu'elles lassent l'esprit; les digressions, parce qu'elles le distraient; les divisions & les subdivisions trop fréquentes, parce qu'elles l'embarrassent; & les répétitions, parce qu'elles le fatiguent: une chose dite une seule fois, & où elle doit l'être, est plus claire, que répétée ailleurs plufigurs fois.

Ce qu'il fau droit faire.

Il faut dans l'exposition, comme dans la recherche de la vérité, commencer par les idées les plus faciles, & qui viennent immédiatement des sens, & s'élever ensuite par degrés à des idées plus simples ou plus composées. Il me semble que, si l'on saissifoit bien le progrès des vérités, il seroit inutile de cherches

des raisonnements pour les démontrer, & que ce seroit assez de les énoncer; car elles se suivroient dans un tel ordre, que ce que l'une ajouteroit à celle qui l'auroit immédiatement précédée, seroit trop simple pour avoir besoin de preuve. De la sorte on arriveroit aux plus compliquées, & l'on s'en assureroit mieux que par toute autre voie. On établiroit même une si grande subordination entre toutes les connoissances qu'on auroit acquises, qu'on pourroit à son gré aller des plus composées aux plus simples, ou des plus simples aux plus composées. A peine pourroit-on les oublier, ou du moins si cela arrivoit, la liaison qui seroit entr'elles, faciliteroit les moyens de les retrouver.

Mais pour exposer la vérité dans l'ordre L'ordre dans le plus parfait, il faut avoir remarqué celui lequel la vé-dans lequel elle a pu naturellement être trou-rité doit ève vée : car la meilleure maniere d'instruire les celui dans leautres, c'est de les conduire par la route qu'on quel elle a été a dû tenir pour s'instruire soi-meme. Par ce moyen on ne paroîtroit pas tant démontrer des vérités déja découvertes, que faire chercher, & trouver des vérités nouvelles. On ne convaincroit pas seulement le lecteur, mais encore on l'éclaireroit; & en lui apprenant à faire des découvertes par lui-même, on lui présenteroit la vérité sous les jours les plus

intéressants. Enfin on le mettroit en état de se rendre raison de toutes ses démarches : il sauroit toujours où il est, d'où il vient, où il va: il pourroit donc juger par lui-même de la route que son guide lui traceroit, & en prendre une plus sûre, toutes les fois qu'il verroit du danger à le suivre.

La nature indique elle - même l'ordre qu'on La nature in- La nature manque ente meme rordre qu'on dique elle- doit tenir dans l'exposition de la vérité: car même cet or- si toutes nos connoissances viennent des sens, il est évident que c'est aux idées sensibles à préparer l'intelligence des notions abstraites. Est-il raisonnable de commencer par l'idée du possible pour venir à celle de l'existence? ou par l'idée du point pour passer à celle du solide? Les éléments des sciences ne seront simples & faciles, que quand on aura pris une méthode toute opposée. Si les philosophes ont de la peine à reconnoître cette vérité, c'est parce qu'ils se laissent prévenir par un usage que le temps paroît avoir consacré. Cette prévention est si générale, que je n'aurai presque pour moi que les ignorants: mais ici les ignorants sont juges, puisque c'est pour eux que les éléments sont faits. Dans ce genre un chef-d'œuvre aux yeux des savants remplit mal fon objet, si nous ne l'entendons pas.

Les géometres même qui devroient mieux Les philoso. connoître les avantages de l'analyse, que les phesne lestiautres philosophes, donnent souvent la préférence à la synthese. Aussi, quand ils sortent de leurs calculs, pour entrer dans des recherches d'une nature différente, on ne leur trouve plus la même clarté, la même précision, ni la même étendue d'esprit. Nous avons quatre métaphysiciens célebres, Descartes, Mallebranche, Leibnitz & Locke. Le dernier est le seul qui ne fût pas géometre; & de combien n'est-il pas supérieur aux trois autres!

Concluons, que si l'analyse est la méthode qu'on doit suivre dans la recherche de la vérité, elle est aussi la méthode dont on doit se servir, pour exposer les découvertes qu'on a faites.

De tous les philosophes, le chancelier Bacon est le Bacon est celui qui a le mieux connu la cau philosophe se de nos erreurs. Il a vu que les idées qui qui ale mieux sont l'ouvrage de l'esprit, avoient été mal se de nos est faites, & que, par conséquent, pour avan-reurs.) cer dans la recherche de la vérité, il falloit les refaire. C'est un conseil qu'il répéte souvent. Mais pouvoit - on l'écouter? Prévenu comme on l'étoit pour le jargon de l'école ou pour les idees innées, ne devoit-on pas

#### 222 DEL'ART DE PENSER.

traiter de chimérique le projet de renouveller l'entendement humain? Bacon proposoit une méthode trop parfaite, pour être l'auteur d'une révolution. Descartes devoit mieux réussir, soit parce qu'il laissoit subsister une partie des erreurs, soit parce qu'il ne sembloit quelquesois en détruire, que pour en substituer de plus séduisantes.

Conclusion de

Dans la premiere partie de cet ouvrage, nous avons expliqué la génération des idées; dans la seconde, nous avons fait voir comment on doit conduire son esprit : c'est tout ce que renserme l'art de penser.

FIN du Tome quatrieme.







